

Al-Hujurat

بِسَمِ ٱللهِ ٱلرَّحَمن ٱلرَّحِيمِ

In the name of Allah, Most Gracious, Most Merciful

#### **Name**

The Surah takes its name from verse 4 in which the word *hujurat* has occurred.

### **Period of Revelation**

Traditions show and the subject matter of the Surah also supports the same that this Surah is a collection of the commandments and instructions revealed at different occasions, which have been put together because of the relevancy of the theme. Moreover, the traditions also show that most of these commandments were sent down during the final stage of the Prophet's (peace be upon him) life at

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

Al-Madinah. For instance, about verse 4 the commentators state that it was sent down concerning the Bani Tamim whose deputation had arrived in Al-Madinah and started calling out to the Prophet (peace be upon him) from outside the apartments (hujurat) of his wives, and according to all biographical books on the Prophet's (peace be upon him) life this deputation had visited Al-Madinah in A.H.9. Likewise, about verse 6, a large number of the traditions of Hadith confirm that it was revealed concerning Walid bin Uqbah whom the Prophet (peace be upon him) had sent to collect the Zakat from the Bani al-Mustaliq, and it is well known that Walid bin Uqabah had become a Muslim on the conquest of Makkah.

## **Subject Matter and Topics**

The subject matter of this Surah is to teach the Muslims the manners worthy of true believers.

In the first five verses they have been taught the manners they should observe with regard to Allah and His Messenger (peace be upon him).

Then, they have been given the instruction that it is not right to believe in every news blindly and to act according to it, without due thought. If information is received about a person, a group or a community, it should be seen carefully whether the means of the information is reliable or not. If the means is not reliable, it should be tested and examined to see whether the news is authentic or not before taking any action on it.

Then, it has been told what attitude the other Muslims should adopt in case two groups of the Muslims fall to

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

mutual fighting.

Then the Muslims have been exhorted to safeguard against the evils that corrupt collective life and spoil mutual relationships. Mocking and taunting each other, calling others by nicknames, creating suspicions, prying into other people's affairs and back biting are the evils which are not only sins in themselves but they also corrupt society. Allah has mentioned all these evils separately and forbidden them as unlawful.

After this, the national and racial distinctions that cause universal corruption in the world have been condemned. National, tribal or ancestral supremacy and arrogance, looking down upon others as inferior, pulling down others only for the sake of establishing one's own superiority is a major source of global injustice and tyranny. Allah in a brief verse has exposed the root of this evil by stating that all men are descendants of the same one pair and their division into tribes and communities is only for the sake of recognition, not for boasting and pride, and there is no lawful basis of one man's superiority over the other except on the basis of moral excellence.

In conclusion, the people have been told that the real thing is not the verbal profession of the faith but to believe in Allah and His messenger (peace be upon him) truly, to obey them in practical life and to exert sincerely with one's self and wealth in the cause of Allah. True believers are only those who adopt this attitude. As for those who profess Islam merely orally without affirmation by the heart and then adopt an attitude as if they had done someone a favor

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

by accepting Islam, may be counted among the Muslims in the world, may even be treated as Muslims in society, but they cannot be counted as believers in the sight of Allah.

نام

آیت 4 کے فقرے اِنَّ الَّذِیْنَ یُنَادُوْنَكَ مِنُ وَّىَ آءِ الْحُجُرٰتِ سے ما فوذ ہے۔ مرادیہ ہے کہ وہ سورت جن میں لفظ الحجرات آیا ہے۔

# زماية نزول

یہ بات روایات سے بھی معلوم ہوتی ہے اور سورت کے مضامین بھی اس کی تائید کرتے ہیں کہ یہ سورت مختلف مواقع پر نازل شدہ احکام وہدایات کا مجموعہ ہے جنیں مضمون کی مناسبت سے پیجا کر دیا گیا ہے۔ علاوہ بریں روایات سے یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ ان میں اکثر احکام مدینہ طبیبہ کے آخری دور میں نازل ہوئے ہیں۔ مثلاً آیت 4 کے متعلق مفسرین کا بیان ہے کہ یہ بنی تمیم کے بارے میں نازل ہوئی تھی جن کے وفد نے آکر ازواج مطہرات کے جروں کے باہر سے نبی صلی الله علیہ وآلہ و سلم کو پکارنا شروع کر دیا تھا، اور تمام کتب سیرت میں اس وفد کی آمد کا زمانہ 9ھ بیان کیا گیا ہے۔ اس طرح آیت 6 کے متعلق حدیث کی بحثرت روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ ولید بن عقبہ کے بارے میں نازل ہوئی تھی جنیں رسول الله صلی الله علیہ وآلہ و سلم نے بنی المصطلق سے زکرۃ وصول کر کے لانے کے لیے بھیجا تھا اور یہ بات معلوم ہے کہ ولید بن عقبہ فتح مکہ کے موقع پر مسلمان ہوئے۔

## موضوع ومباحث

اس سورت کا موضوع مسلمانوں کوان آداب کی تعلیم دینا ہے جواہل ایمان کے شایان شان ہیں۔ ابتدائی پانچ آئیوں میں ان کو وہ ادب سکھایا گیا ہے جوانہیں اللہ اور اس کے رسول کے معاملے میں ملحوظ رکھنا چاہیے۔ پھریہ ہدایت دی گئی ہے کہ ہر خبر پر یقین کر لینا اور اس پر کوئی کارروائی کر گذرنا مناسب نہیں ہے۔ اگر کسی شخص یا گروہ یا قوم کے خلاف کوئی اطلاع ملے تو غور سے دیکھنا چاہیے کہ خبر ملنے کا ذریعہ قابل اعتاد ہے یا

نہیں۔ قابل اعتاد نہ ہو تو اس پر کارروائی کرنے سے پہلے تحقیق کر لینا چاہیے کہ خبر سیجے ہے یا نہیں۔ اس کے بعد بتایا گیا ہے کہ اگر کسی وقت مسلمانوں کے دو گروہ آئیں میں لڑ پڑیں تو اس صورت میں دوسرے مسلمانوں کوکیا طرز عمل اختیار کرنا چاہیے۔ پھر مسلمانوں کوان برائیوں سے بچنے کی تاکید کی گئی ہے جواجماعی زندگی میں فساد برپا کرتی ہیں اور جن کی وجہ سے آپس کے تعلقات خراب ہوتے ہیں۔ ایک دوسرے کا مذاق اڑانا، ایک دوسرے پر طعن کرنا، ایک دوسرے کے برے برے نام رکھنا، بدگانیاں کرنا، دوسرے کے حالات کی کھوج کرید کرنا، لوگوں کو پیٹے چیچے ان کی برائیاں کرنا، یہ وہ افعال ہیں جو بجائے خود بھی گناہ ہیں اور معاشرے میں بگاڑ بھی پیداکرتے ہیں۔ الله تعالیٰ نے نام بنام ان کا ذکر فرماکر انہیں حرام قرار دے دیا ہے۔ اس کے بعد قومی اور نسلی امتیازات پر ضرب لگائی گئی ہے جو دنیا میں عالمگیر فسادات کے موجب ہوتے ہیں۔ قوموں اور قبیلوں اور خاندانوں کا اپنے شرف پر فخر و غرور، اور دوسروں کو اپنے سے کمتر سمجھنا، اور اپنی برائی قائم کرنے کے لیے دوسروں کو گرانا، ان اہم اسباب میں سے ہے جن کی بدولت دنیا ظلم سے بھر گئی ہے۔ الله تعالیٰ نے ایک مخضر سی آیت فرما کر اس پرائی کی جو کاٹ دی ہے کہ تمام انسان ایک ہی اصل سے پیدا ہوئے ہیں اور قوموں اور قبیلوں میں ان کا تقسیم ہونا تعارف کے لیے ہے نہ کہ تفاخر کے لیے، اور ایک انسان پر دوسرے انسان کی فوقیت کے لیے اخلاقی فضیلت کے سوا اور کوئی جائز بنیاد نہیں ہے۔ آخر میں لوگوں کو بتایا گیا ہے کہ اصل چیزایان کا زبانی دعویٰ نہیں ہے بلکہ سچے دل سے اللہ اور اس کے رسول کو ماننا، علاً فرمانبردار بن کر رہنا، اور غلوص کے ساتھ اللہ کی راہ میں اپنی جان و مال کھیا دینا ہے۔ تھیقی مومن وہی ہیں جو یہ روش اختیار کرتے ہیں۔ رہے وہ لوگ جو دل کی تصدیق کے بغیر محض زبان سے اسلام کا اقرار کرتے ہیں اور چھر ایسا رویہ اختیار کرتے ہیں کہ گویا اسلام قبول کر کے انہوں نے کوئی احیان کیا ہے، تو دنیا میں ان کا شمار مسلمانوں میں ہو سکتا ہے، معاشرے میں ان کے ساتھ مسلمانوں کا سا سلوک بھی کیا جا سکتا ہے، مگر اللہ کے ہاں وہ مومن قرار نہیں یا سکتے۔ الله کے نام سے جو بہت مہربان بِسُمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ Most Gracious, نهایت رخم والا ہے۔ Most Merciful.

1. O those who have believed, do not put yourselves before Allah and His Messenger, \*1 and fear Allah. Indeed, Allah is All Hearing, All knowing. \*2

يَاكَيُّهَا الَّذِيْنَ أَمَنُوا لَا تُقَدِّمُوا اللهِ عَلَيْمُوا اللهِ وه لولول بوايان لائے نہ بروو بَيْنَ يَدَى اللهِ وَ سَمُولِهِ وَ اللهِ الله اتَّقُوا اللهَ أَلِنَّ اللهَ سَمِيْعُ اور دُرتِ رہو الله ہے۔ بیثک

\*1 This is the foremost and basic demand of the faith. If the person who regards Allah as his Lord and accepts Allah's Messenger (peace be upon him) as his guide and leader, is true in his belief, he can never have the attitude that he should give his own opinion and view precedence over the decision of Allah and His Messenger (peace be upon him), or should adopt an independent opinion in the matters, and pass his own judgments without caring to find out whether Allah and His Messenger have given any guidance in those matters or not, and if they have given it, what it is. That is why it has been said: O you who believe, do not put (yourselves) before Allah and His Messenger (peace be upon him). That is, do not go ahead of them, but follow behind. Do not precede them, but be subordinate to them. This command is, in its application and effect, a step further to verse 36 of Surah Al-Ahzab. There it was said: It does not behoove a believing man and a believing woman that when Allah and His Messenger have given their decision in a matter, they should exercise an option in that matter of theirs, and here it is said that the believers should

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

not decide their matters on their own whims, but should look for guidance in Allah's Book and His Prophet's (peace be upon him) sunnah concerning those matters.

This command it not confined only to individual matters of the Muslims but it also applies to their collective affairs. This is in fact the fundamental article of the Islamic law, which can neither be set aside nor ignored by a Muslim government, or by a Muslim court, or by a parliament. A tradition has been reported in Musnad Ahmad, Abu Daud, Tirmidhi and Ibn Majah, with authentic chains of transmitters, saying that when the Prophet (peace be upon him) was sending Muadh bin Jabal to Yaman as a judge, he asked him: By what will you decide the matters? He submitted: By the Book of Allah. The Prophet (peace be upon him) said: If you do not find the command concerning a matter in the Book of Allah, what will you turn to? He replied: To the sunnah of Allah's Messenger (peace be upon him). The Prophet (peace be upon him) asked: If this also fails you? He replied: Then I shall exert and find out a solution by myself. Thereupon the Prophet (peace be upon him) placed his hand on Muadh's chest and said: Thank God Who has helped His Messenger's deputy to adopt the way that is approved by His Messenger. This giving of precedence to the Book of Allah and the sunnah of His Messenger over one's own exercise to find out a solution and to turn to them first to obtain guidance is the thing that marks the distinction between a Muslim judge and a non-Muslim judge. Likewise, in the matter of legislation also there is absolute consensus that the first and

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

foremost source of the law is the divine Book and after it the sunnah of the Messenger (peace be upon him) of Allah. Even the consensus of the entire ummah cannot go against or remain independent of them, not to speak of the individual Muslim's reasoning and endeavor to interpret the law.

1\* یہ ایان کا اولین اور بنیادی تقاضا ہے۔ جو شخص الله کو اپنا رب اور الله کے رسول کو اپنا ہادی و رہبر مانتا ہو، وہ اگر اینے اس عقیدے میں سچا ہے تو اس کا یہ رویہ کہمی نہیں ہو سکتا کہ اپنی رائے اور خیال کو اللہ اور رسول کے فیصلے پر مقدم رکھے یا معاملات میں آزادانہ رائے قائم کرے اور ان کے فیصلے بطور خود کر ڈالے بغیراس کے کہ اسے یہ معلوم کرنے کی فکر ہوکہ اللہ اور اس کے رسول نے ان معاملات میں کوئی ہدایت دی ہے یا نہیں اور دی ہے تو وہ کیا ہے۔ اس لیے ارشاد ہوا ہے کہ اے ایمان لانے والو! الله اور اس کے رسول کے آگے '' پیش قدمی مذکرو''، یعنی ان سے آگے بڑھ کر مذچلو، پیچھے چلو۔ مقدم مذبنو، تابع بن کر رہو۔ یہ ارشاد اپنے حکم میں سورت الاحزاب کی آیت 36 سے ایک قدم آگے ہے۔ وہاں فرمایا گیا تھا کہ جس معاملہ کا فیصلہ اللہ اور اس کے رسولؑ نے کر دیا ہو اس کے بارے میں کسی مومن کو خود کوئی فیصلہ کرنے کا اختیار باقی نہیں رہتا۔ اور یہاں فرمایا گیا ہے کہ اہل ایمان کو اپنے معاملات میں پیشفدمی کر کے بطور خود فیصلے نہیں کر لینے چاہئیں بلکہ پہلے یہ دیکھنا چاہیے کہ الله کی کتاب اور اس کے رسول کی سنت میں ان کے متعلق کیا

یہ حکم مسلمانوں کے محض انفرادی معاملات تک ہی محدود نہیں ہے بلکہ ان کے جلہ ابتھاعی معاملات پر بھی اس کا اطلاق ہوتا ہے۔ در حقیقت یہ اسلامی آئین کی بنیادی دفعہ ہے جس کی پابندی سے نہ مسلمانوں کی حکومت آزاد ہو سکتی ہے، نہ ان کی عدالت اور نہ پارلیمنٹ۔ مسند احد، ابوداؤد، ترمذی اور ابن ماجہ میں یہ روایت صبح سندوں کے ساتھ منقول ہوئی ہے کہ نبی صلی الله علیہ و سلم جب حضرت معاذبن جبل کو یمن کا حاکم عدالت بناکر جمیح رہے تھے تو آپ نے ان سے پوچھاکہ تم 'دکس چیز کے مطابق فیصلے کرو گے ؟' انہوں حاکم عدالت بناکر جمیح رہے تھے تو آپ نے ان سے پوچھاکہ تم 'دکس چیز کے مطابق فیصلے کرو گے ؟' انہوں

as against Allah and His Messenger (peace be upon him), or gave priority to your own opinion and view over their command, you should know that you have to deal with that God Who is hearing whatever you utter and is even aware of your secret intentions.

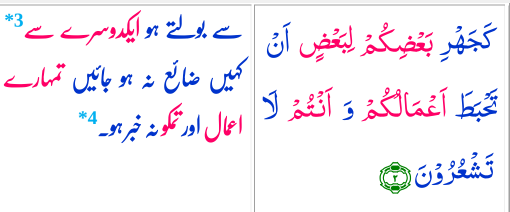
2\* یعنی اگر کبھی تم نے اللہ کے رسول سے بے نیاز ہوکر خود مختاری کی روش اختیار کی یا اپنی رائے اور خیال کوان کے حکم پر مقدم رکھا تو جان رکھو کہ تمہارا سابقہ اس خدا سے ہے جو تمہاری سب باتیں سن رہا ہے اور

تہماری نیتوں تک سے واقف ہے۔

2. O those who have believed, do not raise your voices above the voice of the Prophet (pbuh),

اے وہ لوگوں ہوایان لائے نہ بلند کرواہتی آوازیں آواز پر نبی (اللَّهُ اللَّهِمُ) کی اور نہ زور سے بولو انکے روبرو بات کرتے ہوئے جس طرح زور

يَاكَيُّهَا النَّذِيْنَ المَنُوا لَا تَرُفَعُوَّا الْمَرُ اَصْوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ مَ وَ لَا تَجُهَرُوا لَهُ بِالْقَوْلِ اللهِ المِلْمُ المِلْمُ المِلْمُ المِلْمُ المِلْمُ المُلْمُ المِلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُل nor speak aloud to him in talk as you speak aloud to one another,\*3 lest may render vain your deeds and perceive not. \*4



\*3 This is the etiquette that was taught to the people who sat among the audience of the Prophet (peace be upon him) or came to visit him. Its intention was that the believers should treat the Prophet (peace be upon him) with the highest respect and reverence when visiting him and talking to him. Nobody should raise his voice louder than his. The people should not be unmindful of the fact that they are addressing the Messenger (peace be upon him) of Allah, and not a common man, or a person of equal rank. Therefore, there should be a marked difference between one's tone of conversation with the common people and one's tone of conversation with the Prophet (peace be upon him), and no one should talk to him in a voice louder than his. Although this etiquette was taught for sitting in the Prophet's (peace be upon him) assembly and its addressees were the people who were living in his time, the people of the later ages should also observe the same respect and reverence on the occasion when the Prophet's name is mentioned, or a command of his is stated, or his sayings are explained. Besides, this verse also points out what attitude the people should adopt when talking to persons of a higher rank and status than themselves. A person's talking before

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

the men of a higher rank in a way as he talks before his friends or the common men, is in fact a sign that he has no respect for them in his heart, and he does not recognize any difference between them and the common people.

3\* یہ وہ ادب ہے جورسول الله صلی الله علیہ وسلم کی مجلس میں بیٹے والوں اور آپ کی خدمت میں عاضر ہونے والوں کو سخھایا گیا تھا۔ اس کا منشاء یہ تھا کہ صور کے ساتھ ملاقات اور بات چیت میں اہل ایان آپ کا انتہائی احترام ملحظ رکھیں۔ کسی شخص کی آواز آپ کی آواز سے بلند تر نہ ہو۔ آپ سے خطاب کرتے ہوئے لوگ یہ بھول نہ جائیں کہ وہ کسی عام آدمی یا اپنے برابر والے سے نہیں بلکہ الله کے رسول سے مخاطب میں۔ اس لیے عام آدمیوں کے ساتھ گھگو اور آپ کے ساتھ گھگو میں نمایاں فرق ہونا چاہیے اور کسی کو آپ سے اور نمی کا میں کلام نہ کرنا چاہیے۔

یہ ادب اگر چہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی مجلس کے لیے سکھایا گیا تھا اور اس کے مخاطب وہ لوگ تھے جو حضور کے زمانے میں موجود تھے، مگر بعد کے لوگوں کو بھی ایسے تمام مواقع پر یہی ادب ملحوظ رکھنا چاہیے جب آپ کا ذکر ہورہا ہو، یا آپ کا کوئی حکم سنایا جائے، یا آپ کی اعادیث بیان کی جائیں۔ اس کے علاوہ اس آیت سے یہ ایاء بھی نکلتا ہے کہ لوگوں کو اپنے بزرگ تر اشخاص کے ساتھ گھٹکو میں کیا طرز عمل اختیار کرنا چاہیے۔ کسی شخص کا اپنے بزرگوں کے سامنے اس طرح بولنا جس طرح وہ اپنے دوستوں یا عام آدمیوں کے سامنے بولتا ہے در اصل اس بات کی علامت ہے کہ اس کے دل میں ان کے لیے کوئی احترام موجود نہیں ہے اور وہ ان میں اور عام آدمیوں میں کوئی فرق نہیں سمجھتا۔

\*4 This shows what high position the person of the Prophet (peace be upon him) occupies in Islam. No one, whatever his rank and status, has a position so that his unmannerly behavior towards the Prophet (peace be upon him), would not deserve in the sight of Allah the same punishment as the punishment for disbelief. In respect of ordinary people it is at the most a sort of rudeness, an uncivilized conduct,

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

but in respect of the Prophet (peace be upon him) a little lack of reverence is such a grave sin as can destroy all the services of one's lifetime. For the reverence of the Prophet (peace be upon him) is indeed reverence of that God Who has sent him as His Messenger and lack of reverence for him amounts to lack of reverence of God Himself.

4\*اس ارشاد سے معلوم ہوتا ہے کہ دین میں ذات رسول کی عظمت کا کیا مقام ہے۔ رسول پاک کے سوا کوئی شخص، خواہ بجائے خود کتنا ہی قابل احترام ہو، بہر حال یہ حیثیت نہیں رکھتا کہ اُس کے ساتھ بے ادبی غدا کے ہاں اس سزاکی منتق ہوجو حقیقت میں کفرکی سزا ہے۔ وہ زیادہ سے زیادہ ایک بدتمیزی ہے، خلاف تهذیب حرکت ہے۔ مگر رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے احترام میں ذرا سی کمی مجھی اتنا براگناہ ہے کہ اس سے آدمی کی عمر بھر کی کائی غارت ہو سکتی ہے۔ اس لیے آپ کا احترام در اصل اس خدا کا احترام ہے جس نے آپ کواپنا رسول بناکر بھیجا ہے اور آپ کے احترام میں کمی کے معنی خدا کے احترام میں کمی کے ہیں۔

3. Indeed, those who lower their voices in the presence of Allah's Messenger (pbuh), they are those Allah has tested whose hearts for righteousness.\*5 them For forgiveness and a great reward.

إِنَّ الَّذِيْنَ يَغُضُّونَ أَصْوَاهُمْ اللَّهِ مِنْ وَبِت رَفِي مِن اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللَّا اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله کے سامنے یہ ہیں وہ جانچ لیا ہے الله نے جنکے دلوں کو تقویے کے لئے \*5 کے بے مغفرت اوراجر عظیم ۔

عِنْدَ سَسُولِ اللهِ أُولِيَكِ الوازول كو رسول الله (اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الَّذِيْنَ امْتَحَنَ اللَّهُ قُلُوْبَهُمُ ا لِلتَّقُوايُ لَكُمْ مَّغُفِرَةٌ وَ اَجُرُّ

\*5 That is, only those people give due reverence to the Messenger (peace be upon him) of Allah, who have passed

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

successfully through the tests and trials set by Allah and proved by their steadfastness that their hearts indeed possess taqwa (piety). From this, it follows automatically that the heart which is devoid of reverence for the Prophet (peace be upon him) is, in fact, devoid of taqwa, and a person's raising his voice louder than the Prophet's (peace be upon him) is not only an uncivilized act outwardly but also a sign of the absence of taqwa in his heart.

5\* یعنی جولوگ الله تعالیٰ کی آزمانشوں میں پورے اترے ہیں اور ان آزمانشوں سے گزر کر جنہوں نے ثابت کر دیا ہے کہ ان کے دلوں میں فی الواقع تقویٰ موجود ہے وہی لوگ الله کے رسول کا ادب و احترام ملحوظ رکھتے میں۔ اس ارشاد سے نود بخود یہ بات نکلتی ہے کہ جو دل رسول کے احترام سے خالی ہے وہ در حقیقت تقویٰ سے خالی ہے، اور رسول کے مقابلے میں کسی کی آواز کا بلند ہونا محض ایک ظاہری بد تہذیبی نہیں ہے۔ بلکہ باطن میں تقویٰ منہ ہونے کی علامت ہے۔

4. Indeed, those who call you from behind the apartments, most of them have no sense.

بے عقل ہیں۔

اِنَ النَّذِيْنَ يُنَادُوْنَكَ مِنَ بِيتُك وه جو بِكَارِتِ مِين مُكُو جَرول وَّا آءِ الْحُجُوٰتِ اَكْتُرُهُمُ لا اللهِ على ال ميں سے اكثر

5. And if they had patience until you could come out to them, it would have been better for them.\*6 And Allah is All Forgiving,

All Merciful. \*7

اور اگر وہ صبر کئے رہتے یہاں تک کہ تم نکل کرآتے انکے پاس تو پیہ موتا بهتر انکے لئے<sup>6\*</sup>۔ اور الله مغفرت کرنیوالا ہے رحیم ہے۔\*\*

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

وَلَوْ أَنَّكُمْ صَبَرُوا حَتَّى تَغُرُجَ اليهم لكان خيرًا للممرِّ والله

غَفُورٌ ؆ؚحِيْمٌ

\*6 The people who in the blessed time of the Prophet (peace be upon him) had received training in Islamic etiquette and manners under the Prophet (peace be upon him) himself had a full regard for his person. They fully realized how busy he remained in performing the mission entrusted to him by Allah. They also understood well that during those tiresome activities he must necessarily have some time for rest, time for his important occupations and also time for attending to his domestic affairs. Therefore, they would come to visit him only at the time when he was available outside his house, and if ever they did not find him outside his living quarters among his companions, they would sit and await his emergence and would avoid giving him the trouble of coming out of his house unless there was a special need for it. But many a time it so happened that the people from far flung areas, who had had no opportunity to receive training in good manners, would come to visit the Prophet (peace be upon him) with the idea that the one who invited others to Allah and was working for the reformation of the people had no right to have rest at any time, and they had the right to visit and see him any time they pleased in the day or night and it was his duty that whenever they happened to arrive, he should be ready to receive them. Some of these people who came to see the Prophet (peace be upon him) from different parts of Arabia were so uncouth and impolite that they would not take the trouble to inform him of their arrival through some attendant, but would start shouting from outside the apartments of his wives to call him out. Several such

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

incidents have been reported by the companions in the Hadith. This sort of behavior troubled him much, but he was tolerant on account of his natural clemency. At last, Allah had to intervene, Who reproved the people for their uncivilized behavior and gave this instruction: Whenever they came to see the Prophet (peace be upon him) and did not find him, they should wait for him patiently until he came out to them himself, instead of shouting to call him out, from the house. 6\* حضورٌ کے عمد مبارک میں جن لوگوں نے آپ کی صحبت میں رہ کر اسلامی آداب و تہذیب کی تربیت یائی تھی وہ توآپ کے اوقات کا ہمیشہ لحاظ رکھتے تھے۔ ان کو پورا احساس تھاکہ آپ اللہ کے کام میں کس قدر مصروت زندگی بسر فرماتے ہیں، اور ان تھ کا دینے والی مصروفیتوں کے دوران میں لازماً کچھ وقت آپ کے آرام کے لیے اور کچھ وقت آپ کی اہم مشغولیتوں کے لیے اور کچھ وقت اپنی خانگی زندگی کے معاملات کی

طرف توجہ کرنے کے لیے مجمی ہونا چاہیے۔ اس لیے وہ آپ سے ملاقات کے لیے اسی وقت ماضر ہوتے تھے جب آپ باہر تشریف فِرما ہوں، اور اگر تھی وہ آپ کو مجلس میں موجود نہ پاتے تو بیٹھ کر آپ کے برآمد ہونے کا انتظار کرتے تھے اور کسی شدید ضرورت کے بغیرات کو باہر تشریف لانے کی زحمت منہ دیتے تھے۔ کیکن عرب کے اس ماحول میں، جہاں عام طور پر لوگوں کو کسی شانستگی کی تربیت نہ ملی تھی، بار ہا ایسے ان پڑھ لوگ بھی آپ سے ملاقات کے لیے آ جاتے تھے جن کا تصوریہ تھاکہ دعوت الی الله اور اصلاح خلق کا کام کرنے والے کو کسی وقت مجھی آرام لینے کا حق نہیں ہے، اور انہیں حق ہے کہ رات دن میں جب چاہیں ّ اس کے پاس آ دھمکیں اور اس کا فرض ہے کہ جب مجھی وہ آجائیں وہ ان سے ملنے کے لیے مستعدرہے۔ اس قاش کے لوگوں میں عموماً اور اطراف عرب سے آنے والوں میں خصوصاً بعض ایسے ناشائسۃ لوگ بھی ہوتے تھے جوآپ سے ملاقات کے لیے آتے توکسی خادم سے اندراطلاع کرانے کی زحمت بھی نہ اٹھاتے تھے بلکہ ازواج مطہرات کے مجروں کا چکر کاٹ کر باہر ہی سے آپ کو پکارتے مجرتے تھے۔ اس طرح کے

متعدد واقعات احادیث میں صحابہ کرام نے روایت کیے ہیں۔ رسول الله صلی الله علیہ وسلم کو لوگوں کی ان

رکات سے تکلیف ہوتی تھی مگراپ طبعی حلمہ کی وجہ سے آپ اسے برداشت کیے جارہے تھے۔ آخرکار اللہ تعالیٰ نے اس معاملہ میں مداخلت فرمائی اور اس ناشائسۃ طرز عل پر ملامت کرتے ہوئے لوگوں کو یہ ہدلیت دی کہ جب وہ آپ سے ملنے کے لیے آئیں اور آپ کو موجود نہ پائیں تو پکار کر آپ کو بلانے کے باہر تشریف بجائے صبر کے ساتھ بیٹے کر اس وقت کا انتظار کریں جب آپ خود ان سے ملاقات کے لیے باہر تشریف لائیں۔

\*7 This is, whatever had happened until then will be overlooked and forgiven by Allah and He will not hold those people accountable for the trouble they had been causing to His Messenger (peace be upon him) on account of His mercy and kindness, but they should not repeat such behavior in the future.

7\* یعنی اب تک جو کچھ ہوا سو ہوا، آئندہ اس غلطی کا اعادہ نہ کیا جائے تو الله تعالیٰ پچھلی غلطیوں سے در گزر فرمائے گا اور اپنے رحم و کرم کی بنا پر ان لوگوں سے کوئی مواخذہ نہ کرے گا جو اس کے رسول کو اس طرح اذبت دیتے رہے ہیں۔

6. O those who have believed, if comes to you a wicked person with a news, so investigate, lest you harm a people in ignorance, then you become over what you have done regretful.\*8

اے وہ لوگوں ہو ایان لائے اگر
آئے تمہارے پاس کوئی فاسق کسی
خبر کے ساتھ تو چھان بین کر لیا کرو
کمیں ضرر نہ پہنچا دو کسی قوم کو
نادانی سے ۔ چھر ہوجا ؤ تم اپنے
کئے پرنادم ۔ \*\*

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

\*8 Most of the commentators have expressed the view that this verse was sent down concerning Walid bin Uqbah bin Abi Muait. Its background is this: When the tribe of the Bani al-Mustaliq embraced Islam, the Prophet (peace be upon him) sent Walid bin Uqbah to collect the Zakat from them. When he arrived in their territory, he became fearful due to some reason and without visiting the people of the tribe returned to Al-Madinah and complained to the Prophet (peace be upon him) that they had refused to pay the Zakat and had even wanted to kill him. On hearing this, the Prophet (peace be upon him) became very angry and he made up his mind to dispatch a contingent to punish those people. According to some traditions he had dispatched the contingent, and according to others, he was about to dispatch it. In any case, all agree that in the meantime the chief of the Bani al-Mustaliq, Harith bin Dirar, father of Juwairiyah, wife of the Prophet (peace be upon him), arrived at the head of a deputation, and submitted: By God, we did not at all see Walid; therefore, there could be no question of refusing to pay the Zakat and wanting to kill him. We are steadfast to the faith and have no intention to withhold the Zakat. At this, this verse was sent down. With a little variation in wording this incident has been related by Imam Ahmad, Abi Hatim, Tabarani, and Ibn Jarir, on the authority of Abdullah bin Abbas, Harith bin Dirar, Mujahid, Qatadah, Abdur Rehman bin Abi Laila, Yazid bin Ruman, Dahhak and Muqatil bin Hayyan. In the tradition reported by Umm Salamah this whole story has been related likewise but there is no

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

reference to the name of Walid. On this critical occasion when on account of believing in a baseless report a grave blunder was about to be committed, Allah gave the Muslims this guiding principle to be followed on receipt of news: Whenever you receive important news bearing upon a vital matter, you should not accept it immediately but should first examine the man who has brought it. If he is an evil man whose report is not authentic normally, you should inquire into it carefully to ascertain the truth instead of accepting it and acting on it immediately. From this divine command an important legal principle is deduced, the sphere of application of which is very vast. According to it, it is not permissible for a Muslim government to take any action against a person or a group or a nation on the basis of the reports provided by the secret agents whose character might be doubtful. On the basis of this very principle the traditionalists introduced the art of critical appraisal in the science of Hadith in order to determine the value and worth of the people through whom traditions of the Prophet (peace be upon him) reached the later generations. And the jurists established this principle in the law of evidence that in a matter from which a Shariah value can be deduced, or a duty imposed on a person; the evidence of an evil man would be unacceptable. However, all scholars agree that as far as the common worldly matters are concerned it is not necessary to ascertain the truth of every news and the reliability of every informer. For the word used in the verse

is naba, which does not apply to every news but only to the

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

news of consequence. That is why the jurists say that this principle does not apply in the case of ordinary matters. For example, if a person goes to visit somebody and seeks permission to enter the house, and a person comes out and conveys the permission, he can enter the house accordingly no matter whether the one conveying the permission from the master of the house was good or bad. Likewise, the scholars also agree that the evidence, as well as the report, of the people whose evil does not relate to lying and immorality, but they are regarded as unrighteous only on account of false beliefs, will also be acceptable. Only the falsehood of heir creed cannot be a hindrance to accepting their evidence or reports.

8\* اکثر مفسرین کا بیان ہے کہ یہ آیت ولید بن عقبہ بن ابی معیط کے بارے میں مازل ہوئی ہے۔ اس کا قصہ یہ ہے کہ قبیلہ بنی المصطلِق جب مسلمان ہوگیا تورسول الله صلی الله علیہ وسلم نے ولیدبن عقبہ کو بھیجا تاکہ ان لوگوں سے زکوٰۃ وصول کر لائیں۔ یہ ان کے علاقے میں پہنچے توکسی وجہ سے ڈرگئے اور اہل قبیلہ سے ملے بغیرمدینہ واپس جاکررسول الله صلی الله علیہ وسلم سے شکایت کر دی کہ انہوں نے زکوۃ دینے سے انکار کر دیا ہے اور وہ مجھے قال کرنا چاہتے تھے۔ حضور یہ خبر سن کر سخت ناراض ہوئے اور آپ نے ارادہ کیا کہ ان لوگوں کی سرکوبی کے لیے ایک دستہ روانہ کریں بعض روایات میں آیا ہے کہ آپ نے وہ دستہ روانہ کر دیا تھا اور بعض میں یہ بیان ہوا ہے کہ آپ روانہ کرنے والے تھے۔ بہر مال اس بات پر سب متفق ہیں کہ بنی المصطلق کے سردار مارث بن ضرار (ام المومنین صرت جویریہ کے والد) اس دوران میں خود ایک وفد لے کر حضور کی خدمت میں پہنچ گئے اور انہوں نے عرض کیا کہ خدا کی قسم ہم نے تو ولید کو دیکھا تک نہیں کجا کہ زکوہ دینے سے انکار اور ان کے قتل کے ارادے کا کوئی سوال پیدا ہو، ہم ایمان پر قائم ہیں اور ادائے زکوہ سے ہمیں ہر گزانکار نہیں ہے۔ اس پر یہ آیت نازل ہوئی۔ تھوڑے سے لفظی انتلاف کے ساتھ اس قصے کو

امام احد، ابن ابی ماتم، طبرانی اور ابن جربر نے صرت عبد الله بن عباس، مارث بن ضرار، مجامد، قناده، عبداً لرحان بن ابی کیلی، یزید بن رومان، ضحاک اور مقاتل بن حیان سے نقل کیا ہے۔ حضرت ام سلمہ کی روایت میں یہ پورا قصہ بیان تواسی طرح ہوا ہے مگر اس میں ولید کے نام کی تصریح نہیں ہے۔ اس نازک موقع پر جب کہ ایک بے بنیاد خبر پر اعتاد کر لینے کی وجہ سے ایک عظیم غلطی ہوتے ہوتے رہ گئی، الله تعالیٰ نے مسلمانوں کو یہ اصولی ہدایت دی کہ جب کوئی اہمیت رکھنے والی خبر، جس پر کوئی برا نتیجہ مترتب ہوتا ہو، تہمیں ملے تواس کو قبول کرنے سے پہلے یہ دیکھ لوکہ خبرلانے والا کیسا آدمی ہے۔ اگر وہ کوئی فاسق شخص ہو، یعنی جس کا ظاہر مال ہی بتا رہا ہوکہ اس کی بات اعتماد کے لائق نہیں ہے، تواس کی دی ہوئی خبر پر عل کرنے سے پہلے تحقیق کر لوکہ امر واقعہ کیا ہے۔ اس حکم ربانی سے ایک اہم شرعی قاعدہ نکابیا ہے جس کا دائرہ اطلاق بہت وسیع ہے۔ اس کی رو سے مسلمانوں کی عکومت کے لیے بیہ جائز نہیں ہے کہ کسی شخص یا گروہ یا قوم کے خلاف کوئی کاروائی ایسے مخبروں کی دی ہوئی خبروں کی بنا پر کر ڈالے جن کی سیرت جھروِسے کے لائق نہ ہو۔ اسی قاعدے کی بنا پر محدثین نے علم عدیث میں جرح و تعدیل کا فن ایجاد کیا تاکہ ان لوگوں کے مالات کی تحقیق کریں جن کے ذریعہ سے بعد کی نسلوں کو نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی امادیث پہنچی تھیں، اور فقہاء نے قانون شہادت میں یہ اصول قائم کیا کہ کسی ایسے معاملہ میں جس سے کوئی شرعی حکم ثابت ہوتا ہو، یا کسی انسان پر کوئی حق عائد ہوتا ہو، فاسق کی گواہی قابل قبول نہیں ہے۔ البتہ اس امر پر اہل علم کا اتفاق ہے کہ عام دنیوی معاملات میں ہر خبر کی تحقیق اور خبر لانے والے کے لائق اعتاد ہونے کا اطمینان کرنا ضروری نہیں ہے، کیونکہ آیت میں لفظ نَبَأُ استعال ہوا ہے جس کا اطلاق ہر خبر پر نہیں ہوتا بلکہ اہمیت رکھنے والی خبر پر ہوتا ہے اس لیے فقہاء کہتے ہیں کہ عام معاملات میں یہ قاعدہ جاری نہیں ہوتا۔ مثلاً آپ کسی کے ہاں جاتے ہیں اور گھر میں داخل ہونے کی اجازت طلب کرتے ہیں۔ اندر سے کوئی آکر کھتا ہے کہ آجاؤ آپ اس کے کہنے پر اندر جا سکتے ہیں قطع نظراس سے کہ صاحب خانہ کی طرف سے اِذن کی اطلاع دینے والا فاسق ہویا صالح۔ اسی طرح اہل علم کا اس پر بھی اتفاق ہے کہ جن لوگوں کا فت جھوٹ اور بدکر داری کی نوعیت کا نہ ہو، بلکہ فساد عقیدہ کی بنا پر وہ فاسق قرار پاتے ہوں، ان کی شہادت مبھی قبول کی جا سکتی ہے اور روایت

مجی۔ محض ان کے عقیدے کی خرابی ان کی شادت یا روایت قبول کرنے میں مانع نہیں ہے۔

7. And know that among you is the Messenger (pbuh), of Allah. \*9 If he were to obey you most of the in matter, you would be in difficulty. \*10 **But Allah has** endeared to you the faith, and made it pleasing in your hearts, and has made hateful to you disbelief, and sin, and disobedience.

It is those who are

rightly guided.

اور جان رکھو کہ تم میں موجود ہیں الله كرسول (النَّيْ الِيَّامُ) - الله وه اطاعت کریں تمہاری بہت سے معاملات میں تو تم مشکل میں رہ جاؤ<sup>10\* لی</sup>ن الله نے عزیز بنا دیا تمهارے لئے ایان کو اور پسندیده بنادیا اسکو تمهارے دلوں میں اور بیزار کر دیا تمکو کفر اور گناہ اور نافرمانی سے۔ یہی ہیں وہ جو راہ ہدایت پر ہیں۔

وَاعْلَمُوا أَنَّ فِيْكُمْ رَسُولَ اللهِ لَوْ يُطِيعُكُمْ فِي كَثِيْرِ مِّنَ الْأَمْرِ لَعَنِتُّمْ وَلَكِنَّ اللَّهَ حَبَّبَ النِّكُمُ الْإِيْمَانَ وَ زَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكَرَّهَ النِّكُمُ الْكُفُرَ وَالْفُسُونَ وَالْعِصْيَانَ أُولِيِّكَ هُمُ الرهِدُونَ ١

\*9 This is evident from the context as well as understood by several commentators from this verse that the Prophet (peace be upon him) was hesitant to take any military action against the Bani al-Mustaliq on the report given by Walid bin Uqbah, but some of the people insisted that they should be attacked at once. At this those people were warned that they should not forget that the Prophet (peace be upon him) was present among them, who understood them (Bani al-Mustaliq) better than they did. Therefore, their thinking that the Prophet (peace be upon him) should

\*\*\*\*\*\*\*\*\*

act according to their counsel in important matters was misplaced boldness. For if he started acting according to what they counseled it would generally lead to blunders for which they themselves would have to suffer.

9\* یہ بات سیاق و سباق سے بھی مترشح ہوتی ہے، اور متعدد مفسرین نے بھی اس آیت سے یہ سجھا ہے کہ بنی المصطلق کے معاملہ میں ولیدبن عقبہ کی دی ہوئی اطلاع پر نبی صلی الله علیه و سلم ان کے فلاف فوجی اقدام کرنے میں متأمل سے، مگر بعض لوگوں نے اصرار کیا کہ ان پر فوراً پردھائی کر دی جائے۔ اس پر ان لوگوں کو تندیبہ فرمائی گئی کہ تم اس بات کو بھول نہ جاؤکہ تمہارے درمیان رسول الله صلی الله علیہ و سلم موجود میں جو تمہارے مصالح کو تم سے زیادہ جانتے ہیں۔ تمہارایہ چاہنا کہ اہم معاملات میں جورائے تمہیں مناسب نظر آتی ہے آپ اسی پر عمل کیا کریں، سخت بے جا جمارت ہے۔ اگر تمہارے کہنے پر عمل کیا جانے گئے تو بھڑت مواقع پر ایسی غلطیاں ہوں گی جن کا خمیازہ خود تم کو جھگتنا پرسے گا۔

\*10 It means this: The whole community of the believers has not committed the error that was committed by those few people who wanted the Prophet (peace be upon him) to act as they counseled, and the believing community is remaining steadfast on the right path was due to the reason that Allah by His bounty and grace had endeared to them the path of the faith and made unbelief, wrongdoing and disobedience abhorrent to them. The addressees in the two parts of this verse are two separate groups. The sentence beginning with lau yutiukum is not addressed to the entire class of the companions but only to those particular companions who were insisting that the Bani al-Mustaliq should be attacked at once, and the sentence beginning with wa lakin-nallaha, is addressed to the general class of the companions who would never dare insist on their own

opinion and view before the Messenger (peace be upon him) of Allah, but had full faith in his leadership and remained steadfast on the path of obedience, which is, and should be, the demand of true faith. From this it cannot be concluded that those who had insisted on their own opinion were devoid of the love of the faith, but what becomes obvious from this is that they had become forgetful of this demand of the faith because of which they made the error of insisting on their own opinion in the presence of the Prophet (peace be upon him). Therefore, Allah first warned them of their error, then of its evil consequences, and finally stated that the right attitude for a believer was the one that had been adopted by the generality of the companions.

10\* مطلب یہ ہے کہ پوری جاعت مومنین اس خلطی کی مرتکب نہیں ہوئی جس کا صدوران چند لوگوں سے ہوا جو اپنی خام رائے پر رسول الله صلی الله علیہ و سلم کو چلانا چاہتے تھے۔ اور جاعت مومنین کے راہ راست پر قائم رہنے کی وجہ یہ ہے کہ الله نے اپنے فضل واحمان سے ایمان کی روش کو ان کے لیے مجبوب و دل پہند بنا دیا ہے اور کفر و فیق اور نافرمانی کی روش سے انہیں متنفر کر دیا ہے۔ اس آیت کے دو حصوں میں روئے سخن دو الگ الگ گروہوں کی طرف ہے۔ لؤ یُطِیعُ کُمْ فِیْ کَثِیدٌ مِّنَ الْاَمْرِ کا خطاب پوری جاعت صحابہ سے نہیں بلکہ ان خاص اصحاب سے ہے جو بنی المصطلق پر چڑھائی کر دینے کے لیے اصرار کر رہے تھے۔ اور وَلکِنَّ اللہَ حَبَّبَ اِلْیُکُمُ کا خطاب عام صحابہ سے ہے جو رسول الله صلی الله علیہ و سلم کے سامنے اپنی رائے پر اصرار کرنے کی جمارت کہی نہ کرتے تھے، بلکہ آپ کی رہنائی پر اعتاد کرتے ہوئے میں سامنے اپنی رائے پر اصرار کرنے کی جمارت کہی نہ کرتے تھے، بلکہ آپ کی رہنائی پر اعتاد کرتے ہوئے رائے پر اصرار کرنے تا م وی ایمان کی محبت سے خالی تھے۔ بلکہ اس سے بو بات مترشح ہوتی ہے کہ ایمان کے اس رائے پر اصرار کیا تھا وہ ایمان کی محبت سے خالی تھے۔ بلکہ اس سے بوبات مترشح ہوتی ہے کہ ایمان کے اس

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

تقاضے کی طرف سے ان کو گان ہوگیا تھا جس کے باعث انہوں نے رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی موجودگی میں اپنی رائے پر اصرار کرنے کی غلطی کی۔ اس لیے الله تعالیٰ نے پہلے ان کو اس غلطی پر، اور اس کے برے نتائج پر متنبہ فرمایا، اور پھریہ بتایا کہ صبح ایانی روش وہ ہے جس پر صحابہ کی عام جاعت قائم ہے۔

8. A bounty from Allah and a favor. And Allah is All Knowing, All Wise. \*11

فضل الله ك پاس سے اور احمان مار الله ہے جاننے والا حكمت والا مـ \*11\*

فَضُلاً مِّنَ اللهِ وَ نِعُمَةً وَ اللهِ عَلِيمٌ مِن اللهِ عَلِيمٌ مِن اللهُ عَلِيمٌ مِن اللهِ عَلِيمٌ مِن اللهِ عَلِيمٌ مِن اللهِ عَلِيمٌ مِن اللهِ عَلَيمٌ مِن اللهِ عَلِيمٌ مِن اللهِ عَلِيمٌ مِن اللهِ عَلِيمٌ مِن اللهِ عَلِيمٌ مِن اللهِ عَلَيمٌ مِن اللهِ عَلِيمٌ مِن اللهِ عَلَيمٌ مِن اللهِ عَلِيمٌ مِن اللهِ عَلَيمٌ مِن اللهِ عَلَيمٌ مِن اللهِ عَلَيمٌ مِن اللهِ عَلَيمٌ مِن اللهِ عَلَيمُ مِن اللهِ عَلَيمُ مِن اللهِ عَلَيمٌ مِن اللهِ عَلَيمُ عَلَيمٌ مِن اللهِ عَلَيمُ عَلَيمُ مِن اللهِ عَلَيمُ مِنْ اللهِ عَلَيمُ مِن اللهِ عَلَيمُ عَلَيمُ مِن اللهِ عَلَيمُ عَلَيمُ مِن اللهِ عَلَيمُ عَلِي

\*11 That is, Allah does not bestow His bounty and favor blindly, but He grants this great blessing to whomever He grants on the basis of wisdom and His knowledge that he is worthy of it.

11\* یعنی الله کا بیہ فضل واصان کوئی اندھی بانٹ نہیں ہے۔ بیہ نعمت عظمیٰ جس کو بھی وہ دیتا ہے حکمت کی بنا پر اور اس علم کی بنا پر دیتا ہے کہ وہ اس کا منتی ہے۔

9. And if two factions among the believers should fight,\*12 then make peace between them both. \*13 Then if rebels one of them against the other,\*14 then fight against the one that rebels until it complies to

اور آگر دو فراین مومنوں میں سے
آپ میں اردرویں 12\* تو صلح کرا دو
ان میں 13\* پھر آگر زیادتی کرے
ان میں سے آیک دوسرے پر
ان میں سے آیک دوسرے پر
اگلہ کے مکم کی طرف 15\* ۔ پس
اگلہ کے مکم کی طرف 15\* ۔ پس
اگر وہ پلٹ آئے تو صلح کرادو دونوں

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

وَإِنْ طَآيِفَتْنِ مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ الْمُؤْمِنِيْنَ الْمُؤْمِنِيْنَ الْمُؤْمِنِيْنَ الْمُؤْمِنِيْنَ الْمُؤْمِنِيْنَ الْمُئُوا الْمُئُوا الْمُئُوا اللّهِ عَلَى الْمُؤْمِنَ عَلَى الْمُؤْمِنَ عَلَى الْمُؤْمِنَ اللّهِ عَلَى الْمُؤْمِنَ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ا

the command of Allah.\*15 Then if it complies, then make peace between them with justice, \*16 and be equitable. Indeed, Allah loves those who are equitable.

الله پسند فرماتا ہے انساف

\*12 Instead of saying: When two factions of the believers fight mutually, it has been said: If two factions of the believers should fight. From these words, it follows that mutual fighting is not the character of the Muslims, nor should it be. It is not expected that being the believers they would fight mutually. However, if such a thing ever happens, the procedure that follows should be adopted. Moreover, the word taifah has been used for a group instead of firqah: the words taifah and firqah in Arabic are used for a small group and a large group respectively. This also shows that it is indeed a highly offensive state in the sight of Allah in which large groups of the Muslims cannot be expected to be involved.

12\* یہ نہیں فرمایا کہ ''جب اہل ایان میں سے دوگروہ آئیں میں لڑیں''، بلکہ فرمایا یہ ہے کہ اگر اہل ایان

میں سے دوگروہ آپس میں لو پویں ''۔ ان الفاظ سے بیہ بات خود بخود نکلتی ہے کہ آپس میں لونا مسلمانوں کا

معمول نہیں ہے اور نہ ہی ہونا چاہیے۔ نہ ان سے یہ امر متوقع ہے کہ وہ مومن ہوتے ہوئے آپ میں لرا

کریں گے۔ البتہ اگر کھی ایسا ہو جائے تو اس صورت میں وہ طریق کار اختیار کرنا چاہیے جو آگے بیان کیا جا رہا

ہے۔ علاوہ بریں گروہ کے لیے بھی '' فرقہ'' کے بجائے ''طائفہ'' کا لفظ استعال کیا گیا ہے۔ عربی زبان میں فرقہ بڑے گروہ کے لیے بولا جاتا ہے اس سے بھی یہ بات مترشح ہوتی ہے کہ اللہ تعالیٰ کی نگاہ میں یہ ایک انتہائی ناپسندیدہ حالت ہے جس میں مسلمانوں کی بڑی بڑی جاعوں کا مبتلا ہو جانا متوقع نہیں ہونا چاہیے۔

\*13 The recipients of this command are all those Muslims who may not be a party to either of the groups and for whom it may be possible to try to make peace between them. In other words, Allah does not approve that the other Muslims should just sit and watch the clash when two groups of their own community have fallen to mutual fighting. But whenever such a sad situation arises all the believers should become concerned and should do whatever they can to bring about peace and reconciliation between the parties. They should urge the parties to desist from fighting; they should exhort them to fear God. Their influential people should go and talk to the responsible men of the two sides, should find out the causes of the dispute and do whatever they can to effect reconciliation between them.

13\*اں عکم کے مخاطب وہ تمام مسلمان ہیں جو ان دونوں گروہوں میں شامل نہ ہوں، اور جن کے لیے ان کے درمیان صلح کی کوشش کرنا ممکن ہو۔ دوسرے الفاظ میں، الله تعالیٰ کے نزدیک مسلمانوں کا یہ کام نہیں ہے کہ ان کی اپنی ملت کے دوگروہ آپ میں لور ہے ہوں اور وہ بیٹے ان کی لوائی کا تماشا دیکھتے رہیں۔ بلکہ یہ افوسناک صورت عال جب بھی پیدا ہو، تمام اہل ایمان کو اس پر بے چین ہو جانا چاہیے اور ان کے باہمی معاملات کی اصلاح کے لیے جس کے بس میں جوکوشش بھی ہو وہ اسے صرف کر ڈالنی چاہیے۔ فریقین کو لوائی صرف کر ڈالنی چاہیے۔ فریقین کو لوائی سے بازر ہے کی تلقین کی جائے۔ انہیں خداسے ڈرایا جائے۔ با اثر لوگ فریقین کے ذمہ دار آدمیوں سے جاکر سے بازر ہے کی تلقین کی جائے۔ انہیں خداسے ڈرایا جائے۔ با اثر لوگ فریقین کے ذمہ دار آدمیوں سے جاکر

\*14 That is, The Muslims also should not allow the aggressor to continue his aggression and leave the victim alone, or, still worse, join hands with the aggressor. But their duty is that if all their efforts at reconciliation between the parties fail, they should find out as to who is in the right and who is the aggressor. Then they should join hands with the one who is in the right and fight the aggressor. As this fighting has been enjoined by Allah, it is obligatory and comes under jihad, it is not the fitnah (mischief) about which the Prophet (peace be upon him) has said: It is a situation in which the one standing is better than the one moving, and the one sitting is better than the one standing. For, that fitnah implies the mutual fighting of the Muslims in which the parties might be fighting out of bigotry, or for a false sense of honor and worldly possessions and neither may be having the truth on its side. As for the fight that is undertaken in support of the group who is in the right against the aggressor, it is not taking part in the fitnah but carrying out Allah's command. All the jurists agree on its being an obligation. And there was no difference of opinion among the Prophet's (peace be upon him) companions about its being obligatory. (AI-Jassas, Ahkamal-Quran). Some jurists even regard it as superior to jihad itself and their reasoning is that Ali spent the entire period of his caliphate in fighting against the rebels instead of performing jihad against the disbelievers. (Ruhal-Maani). If a person argues that it was

\*\*\*\*\*\*\*\*\*

obligatory because Abdullah bin Umar and some other companions had not participated in the wars fought by Ali, he would be in the wrong. Ibn Umar himself says: I have never been so much grieved at heart on anything as on account of this verse as to why I did not fight the rebels as enjoined by Allah. (Hakim, al-Mustadrik).

The command to fight the aggressor does not necessarily mean that he should be fought with the weapons and killed, but it implies the use of force against him, the real object being the removal of his aggression. For this object whatever force is necessary should be used, and no more and no less force should be used than what is absolutely necessary.

The addressees of this command are the people who have the power to repel the aggression by the use of force.

14 \* یعنی سلمانوں کا یہ کام بھی شہیں ہے کہ وہ زیادتی کرنے والے کو زیادتی کرنے دیں اور جس پر زیادتی کی جارہی ہواسے اس کے عال پر چھوڑ دیں، یا الٹا زیادتی کرنے والے کا ساتھ دیں۔ بلکہ ان کا فرض یہ ہے کہ اگر لونے والے فریقین میں صلح کرانے کی تمام کوشٹیں ناکام ہو جائیں، تو پھر یہ دیکھیں کہ حق پر کون ہے اور زیادتی کرنے والا ہواس سے لزیں۔ اس لزائی کا چؤنکہ زیادتی کرنے والا ہواس سے لزیں۔ اس لزائی کا چؤنکہ الله تعالیٰ نے عکم دیا ہے اس لیے یہ واجب ہے اور جماد کے عکم میں ہے اس کا شمار اس فتنے میں شہیں الله تعالیٰ نے عکم دیا ہے اس لیے یہ واجب ہے اور جماد کے عکم میں ہے اس کا شمار اس فتنے میں شہی والقاعد فیھا حجر من القائد واللہ کھڑا رہنے والے سے بہتر ہے جب میں القائد والد کھڑا رہنے والے سے بہتر ہے دیو من القائد والد کھڑا رہنے والے سے بہتر ہے کہ والے سے، اور بیٹھ جانے والا کھڑا رہنے والے سے بہتر ہے کہ کونکہ اس فتنے سے مراد تو مسلمانوں کی وہ باہمی لڑائی ہے جس میں فریقین عصبیت اور حمیت جاہلیے اور طلب دنیا کے لیے لڑ رہے ہوں اور دونوں میں سے کوئی بھی حق پر بنہ ہو۔ رہی یہ لڑائی جو زیادتی کرنے والے طلب دنیا کے لیے لڑ رہے ہوں اور دونوں میں سے کوئی بھی حق پر بنہ ہو۔ رہی یہ لڑائی جو زیادتی کرنے والے گروہ کی حقابت کے لیے لڑ رہے ہوں اور دونوں میں سے کوئی بھی حق پر بنہ ہو۔ رہی یہ لڑائی جو زیادتی کرنے والے گروہ کی حقابہ میں بر سرحق گروہ کی حایت کے لیے لڑی جائے، تو یہ فتنے میں حسہ لینا نہیں ہے بلکہ الله

تعالیٰ کے مکم کی تعمیل ہے۔ تمام فقهاء کا اس کے وجوب پر اتفاق ہے اور رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے صحابہ میں اس کے واجب ہونے پر کوئی انتلاف نہ تھا (احکام القرآن للجصاص)۔ بلکہ بعض فقاء تو اسے جماد سے بھی افضل قرار دیتے ہیں اور ان کا استدلال یہ ہے کہ حضرت علی رضی الله عنہ نے اپنا پورا زمانہ خلافت کفارسے جماد کرنے کے بجائے باغیوں سے لڑنے میں صرف کر دیا (روح المعانی)۔ اس کے واجب نہ ہونے پر اگر کوئی شخص اس بات سے استدلال کرے کہ حضرت علی کی ان لوائیوں میں حضرت عبد الله بن عمر اور بعض دوسرے صحابہ نے حصہ نہیں لیا تھا تو وہ غلطی پر ہے۔ ابن عمر خود فرماتے ہیں کہ :ماوجدت في نفسي من شئ ما وجدت من هذي إلا يه آني لم اقاتل هذه الفئته الباغيته كما امرني الله تعالى، (المستدرك للحاكم، كتاب معرفة الصحابه، باب الدفع عمن قعدوا عن بيعة على) " بمجم اين دل مين کسی بات پر اتنی زیادہ کھٹک نہیں ہوئی جتنی اس آیت کی وجہ سے ہوئی کہ میں نے اللہ کے مکم کے مطابق اس باغی گروہ سے جنگ نہ کی'' زیادتی کرنے والے گروہ سے ''قتال'' کرنے کا حکم لازماً یہی معنی نہیں رکھتے کہ اس کے خلاف ہتھیاروں سے جنگ کی جائے اور ضرور اس کو قتل ہی کیا جائے۔ بلکہ اس سے مراد اس کے غلاف طاقت کا استعال كرنا چاہيے، اور اصل مقصود اس كى زيادتى كا ازالہ ہے۔ اس مقصد كے ليے جس طاقت كا استعال نا گزير ہو اسے استعال کرنا چاہیے اور جتنی طاقت کا استعال کافی ہو، نہ اس سے کم استعال کرنی چاہیے نہ اس سے زیادہ۔اس حکم کے مخاطب وہ لوگ ہیں جو طاقت استعال کر کے زیادتی کا ازالہ کرنے پر قادر ہوں۔ \*15 This shows that the fighting is not meant to punish the rebel (the aggressing party) for his rebellion (aggression), but to force him to return to the command of Allah. Allah's command implies that the rebel group should submit to what is right according to the Book of Allah and the sunnah of the Messenger of Allah, and should give up the attitude and conduct that amounts to aggression according to this criterion of the truth. As soon as a rebel group

becomes ready and willing to follow this command, use of force against it should be stopped, for this is the actual object of the fighting and its target. The one who commits an excess after this would himself become the aggressor. As for this as to what is the truth and what is the aggression in a dispute according to the Book of Allah and the sunnah of His Messenger, its determination is inevitably the job of those people of the ummah, who have the ability to carry out research by virtue of their knowledge and insight.

15\*اس سے معلوم ہواکہ یہ لوائی باغی (زیادتی کرنے والے گروہ) کو بغاوت (زیادتی) کی سزا دینے کے لیے نہیں ہے بلکہ اسے اللہ کے حکم کی طرف پلٹنے پر مجور کرنے کے لیے ہے۔ اللہ کے حکم سے مرادیہ ہو بائے کہ کتاب اللہ و سنت رسول اللہ کی روسے جو بات حق ہواسے یہ باغی گروہ قبول کر لینے پر آمادہ ہو بائے اور جو طرز عمل اس میزان حق کی روسے زیادتی قرار پاتا ہے اس کو چھوڑ دے۔ جوں ہی کہ کوئی باغی گروہ اس حکم کی پیروی پر راضی ہو جائے، اس کے خلاف طاقت کا استعال بند ہو جانا چاہیے، کیونکہ یہی قتال کا مقصود اور اس کی آخری صد ہے۔ اس کے بعد مزید دست درازی کرنے والا خود زیادتی کا مرتکب ہوگا۔ اب رہی یہ بات کہ کتاب اللہ و سنت رسول اللہ کی روسے ایک نزاع میں حق کیا ہے اور زیادتی کیا، تو لا محالہ اس کو طے کرنا ان لوگوں کا کام ہے جوامت میں اور علم اور بصیرت کے لحاظ سے اس کی تحقیق کرنے کے اہل ہوں۔

\*16 The command is not only to make peace but to make peace with justice and equity. This shows that in the sight of Allah the peace (and reconciliation) which is brought about only to stop fighting, overlooking the distinction between the truth and falsehood, and in which pressure is used against the party that is in the right to come to terms with the aggressor, is not commendable. True peace is that which is based on justice. This alone can avert disaster and mischief; otherwise the inevitable result of pressing those in

the right and encouraging the aggressors would be that the real causes of the evil would remain as they were, rather would go on adding up, and cause the mischief to appear and re-appear over and over again.

16 \* محض صلح کرا دینے کا عکم نہیں ہے بلکہ عدل وانسان کے ساتھ صلح کرانے کا عکم ہے۔ اس سے معلوم ہواکہ الله تعالیٰ کی نگاہ میں وہ صلح کوئی قابل قدر چیز نہیں ہے جو حق اور باطل کے فرق کو نظر انداز کر کے محض لوائی روکنے کے لیے کرائی جائے اور جس میں بر سرحق گروہ کو دبا کر زیادتی کرنے والے گروہ کے ساتھ بحض لوائی روکنے سے برتی جائے ۔ صلح وہی صحیح ہے جو انسان پر مبنی ہو۔ اس سے فیاد ٹلٹا ہے، وریہ حق والوں کو دبا نے اور زیادتی کرنے والوں کی ہمت افزائی کرنے کا نتیج لازماً یہ ہوتا ہے کہ خرابی کے اصل اسباب جوں کے توں باتی رہتے ہیں، بلکہ ان میں اور اضافہ ہوتا چلا جاتا ہے، اور اس سے بار بار فیاد ہر یا ہونے کی نوبت پیش آتی ہے۔

\*17 This verse forms the actual basis of the Islamic law about the mutual fighting between the Muslims. No explanation of this law is found in the life of the Prophet (peace be upon him) except one Hadith which we shall discuss below. For, in the time of the Prophet (peace be upon him), no war took place between the Muslims; hence nothing is found in his practice and sayings that could throw light on the commandments concerning it. Afterwards, when during the caliphate of Ali wars took place between the Muslims themselves, authentic explanation of this law became possible. At that time since a large number of the companions were still living, a detailed code of this aspect of the Islamic law was compiled in the light of their practice and statements. Ali's personal example in particular has been the real source in this

matter for all the jurists. Below we give a brief resume of this code:

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

- (1) There are several forms of mutual fighting between Muslims and each has its own separate injunctions:
- (a) When both the fighting groups may be the subjects of a Muslim government: In this case it is the duty of the government to make peace between them, or to decide as to who is the aggressor between them, and to compel him by use of force to revert to the truth.
- (b) When the parties may be two powerful groups, or two Muslim governments, and both may be fighting for the sake of the worldly gain: In this case, the believers should absolutely refrain from taking part in the *fitnah* and should exhort the parties concerned to fear God and desist from fighting.
- (c) When one of the belligerent parties as mentioned above may be right and the other the aggressor, who may not be listening to counsel nor be inclined to make peace: In this case believers should side with and support the party that is in the right against the aggressor.
- (d) When one of the parties may be the subjects, who may have revolted against the government, i.e. the Muslim government: The jurists use the term *baghi* (rebel) for this very party which is guilty of rebelling.
- (2) The rebels against the government may also be of several kinds:
- (a) Those who may have risen only to create chaos and confusion, and may have no legal ground for their revolt. There is consensus that against such people it is lawful for

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

the government to wage war, and it is obligatory for the believers to side with it, no matter whether it is a just government or not.

- (b) Those who may revolt against a government in order to depose it from power, and may have no legal ground for this, and may also appear to be unjust and evil. In this case, if the government is just, it is obligatory to side with it without any question, but even if it is unjust, it is obligatory to fight in order to sustain it, for there is peace and order in the country because of it.
- (c) Those who may revolt against a government on the basis of a legal ground, but their ground may be false and their belief vicious and perverse, e.g. the Khwarij. In this case also a Muslim government whether it is just or unjust, has a lawful right to fight them and it is obligatory to side with it.
- (d) Those who may revolt against a just government when its head might have assumed power lawfully. In this case whether they have a legal ground or do not have any, the government in any case is justified to wage war against them and it is obligatory to side with it.
- (e) Those who may revolt against an unjust government, which might have come to power by coercion and whose leaders might be wicked and the rebels might have risen to establish justice and enforce articles of the divine law, and they might appear to be righteous. In this case, acute difference of opinion has appeared among the jurists as to whether they should be declared the rebels (i.e. transgressors) and whether it is obligatory to fight against

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

them or not. This we state below briefly:

The generality of the jurists and the Ahl-al-Hadith hold the view that it is unlawful to rise in revolt against a ruler whose government has once been established and there is complete peace and order in the land under him, no matter whether he is just or unjust, and he has come to power in any way whatever, except in case he commits disbelief openly. Imam Sarakhsi writes: In a case when the Muslims agree on a ruler and they enjoy peace under him and the roads are safe, if a group of the Muslims rises in revolt against him, everyone who has power is under obligation to side with the ruler of the Muslims and wage war against the rebels. (Al-Mabsut, Bab-al-Khwarij) Imam Nawawi writes in his commentary of Sahih Muslim: It is forbidden to rise in revolt and fight against the Imams (i.e. the Muslim rulers) even if they are wicked and unjust. Imam Nawawi claims that there is consensus on this.

But this claim of the consensus is not correct. A large group of the jurists of Islam which includes some major scholars, declares those rising in revolt as rebels only in case they rise in revolt against a just ruler. They do not regard as rebellion in the Quranic terminology the rising in revolt of the righteous against the unjust and wicked rulers, nor declare the waging of war against them as obligatory. The view of Imam Abu Hanifah about fighting against unjust rulers is well known among the scholars. Abu Bakr al Jassas clearly writes in his Ahkam-al-Quran that the Imam regarded this fighting not only as permissible but as obligatory in favorable conditions. (Vol. I, p. 81; Vol. II, p.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

39). In Zaid bin Ali's revolt against the Umayyads, he not only provided financial help but urged others also to do the same. (AI-Jassas, Vol I, p. 81). In Nafs-al-Zakiyahs revolt against Mansur he went on earnestly supporting Nafs-al-Zakiyah, and he declared this war as superior to a war against the disbelievers. (Al-jassas, Vol. I, p. 81; AI-Kardari, Manaqib Abi Hanifah, Vol. II, pp. 71-72). Then the consolidated opinion of the Hanafi thinkers is not the same as Imam Sarakhsi has stated. Ibne Humam writes in Fath al-Qadir (commentary of Hedaya) that a rebel is one who is disobedient to a rightful ruler. From amongst the Hanbalis Ibn Aqil and Ibn al-Jawzi declare struggle against a non-just ruler proper and on this point show solidarity with the revolt of Hussain (Al-Infaf, Vol. X, Bab Qital Ahl-al-Baghyi). Imam Shafei in his Kitab al-Um regards as rebel the one who fights against a just ruler (Vol. IV, p. 135). Imam Malik's view as cited in Al-Mudawwanah is: If the rebels come out to fight against a just ruler, they should be forcibly opposed. (Vol. I, p. 407). Qadi Abu Bakr Ibn al-Arabi has cited his this view in Ahkam al-Quran: When a person rises in revolt against a just ruler like Umar bin Abdul Aziz, it is obligatory to resist and repel him; as for some other kind of ruler, he should be left alone. Allah will punish him through some other unjust person and then both of them through some third unjust person. Another saying of Imam Malik that has been cited is: When the pledge has been sworn to a ruler, and then his brothers rise in revolt against him, they will be fought against, if he is a just ruler. As for the rulers

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

of our time, there is no pledge for them, for pledge to them has been taken by coercion. Then the view of the Maliki scholars that Qadi has cited with reference to Sahnun is: Fighting will be undertaken only for under the just ruler, whether the just ruler is the former (being rebelled against) one or the one who has risen in revolt against him, but if neither is just, one should keep away from both. However, if one's own self is attacked, or the Muslims are being subjected to tyranny, one should put up resistance. After citing these different views, Qadi Abu Bakr says: We will not fight except on the side of the just ruler, whom the truth loving people have made their head of their own free will.

- (3) If those rising in revolt are small in number, and may have no large party on their back, nor be possessing any substantial war equipment, the law of rebellion will not be applied against them, but they will be proceeded against under the common penal law, i.e. if they kill, they will be subjected to the law of retaliation, and if they damage property, they will be required to pay the penalties. The law of sedition is applied only against those rebels who might be powerful, and rise in revolt in large numbers and with substantial military equipment.
- (4) As long as those rising in revolt only express their false and perverse beliefs or hostile and seditious ideas against the government or its head, they cannot be killed or imprisoned. War will be waged against them only when they actually rise in armed revolt and start shedding blood. (Al-Mabsut, Bab al-Khwarij; Fath al-Qadir, Bab al-Bighat,

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

al-Jassas, Ahkam al-Qur an).

(5) Before starting war against the rebels they will first be invited, according to the Quranic instructions, to give up the way of rebellion and adopt the way of justice. If they have some doubts and objections, effort will be made to remove them; even then if they do not listen, and fighting begins from their side, force will be used to deal with them. (Fath al-Qadir, al Jassas, Ahkam al-Quran).

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

(6) The code of regulations that has to be observed in the war against the rebels is based on the Prophet's (peace be upon him) following command that has been related by Hakim, Bazzar and al-Jassas on the authority of Abdullah bin Umar.

The Prophet (peace be upon him) asked Abdullah bin Masud: O Ibn Umm Abd: Do you know what is Allah's command concerning the rebels of this Ummah? He replied: Allah and His Messenger have the best knowledge. The Prophet (peace be upon him) said: Their wounded ones will not be laid hands on and their captives will not be killed, and the one who flees, will not be pursued, and their properties will not be distributed as spoils.

The second source of this code which has been held as trust-worthy by all the jurists is the word and deed of Ali. After attaining victory in the battle of the Jamul, he announced: Do not pursue him who flees; do not attack the wounded; do not kill the captives; give shelter to him who surrenders; do not make forcible entry into the people's houses; and do not raise your hands at the women even if they are abusing and cursing you. Some of his soldiers

made the demand that the opponents and their family members be taken prisoners and distributed. At this he became furious and said: Who among you will take Aisha, mother of the faithful, as his share.

- (7) The injunction concerning the properties of the rebels as derived from the good example of Ali is that no part of it, whether it is found on the battlefield or left behind in their houses, and whether they are living or have been killed, will be declared as the spoils nor distributed among the army. However, no compensation will be necessary for the properties that have been damaged or destroyed. As soon as the war comes to an end and rebellion has been put down, their properties and belongings will be returned to them. Their weapons and conveyances, if seized during the war, will be used against them, but will not be made the possession of the victors and distributed as the spoils; and if there is no more fear of a rebellion from them, then these things also will be returned to them. Only Imam Abu Yusuf has expressed the opinion that the government will declare them to be the spoils, (Al-Mabsut; Fath al-Qadir, Al-Jassas).
- (8) Their prisoners of war, after they have pledged not to rise in rebellion again, will be set free (Al-Mabsut).
- (9) To cut off the heads of the slain rebels and to take them on the streets is a highly undesirable thing, for this is mutilation which the Prophet has strictly forbidden. When the head of a Roman patriarch was brought before Abu Bakr, he expressed great displeasure at it, and said: We are not here to imitate the Romans and Persians. When it is not

allowed to mete out such a treatment to the unbelievers, how much more so should it be with regard to the Muslims. (Al-Mabsut).

- (10) Whatever damage might have been caused to life and property by the rebels during the war, no retaliation and recompense for it will be imposed on them after the war has come to an end and peace has been restored. Neither will there be any retaliation for a slain person nor any recompense for the lost property, so as to avoid any chance of the recurrence of the sedition. This same law was observed in the mutual fighting between the companions. (Al-Mabsut: al-Jassas; Ibn al-Arabi, Ahkam al-Quran).
- (11) After the government has recaptured the territories which had gone under the rebels and where they had established their rule and order and collected the zakat and other taxes, it will not demand the zakat and the taxes from the people once again. If the rebels have spent the money thus collected lawfully, the payers will be deemed to have paid them off lawfully in the sight of Allah as well. But if the rebels have spent the money unlawfully, it will be a matter between the payers and their God; if they so like they may pay their zakat dues once again. (Fath al-Qadir, al-Jassas; Ibn al-Arabi).
- (12) The decisions of the judges, who may be just and may have given the decisions according to the Shariah in the courts established by the rebels in the territories under them, will be upheld although the ones who appointed them might be guilty of sedition. However, if their decisions are against the Shariah and they are brought before the courts

of the government after the rebellion has been put down, they will not be enforced. Moreover, no warrant or summons issued by the courts established by the rebels will be acceptable in the courts of the government. (Al-Mabsut; al-Jassas).

(13) The evidence of the rebels will not be acceptable in the Islamic courts, for it is iniquitous to fight against the just. Imam Muhammad says: As long as they do not fight and actually rise in revolt against the people of justice, their evidence will be acceptable, but when they have already fought, I will not accept their evidence (Al-Jassas).

From these rulings it becomes plain as to what is the difference between the law of fighting against the disbelievers and of fighting against the Muslim rebels.

17\* یہ آیت مسلمانوں کی باہمی جنگ کے بارے میں شرعی قانون کی اصل بنیاد ہے۔ ایک مدیث کے سواجس کا ہم آگے ذکر کریں گے، اس قانون کی کوئی تشریح رسول الله صلی الله علیہ و سلم کی سنت میں نہیں ملتی، کیونکہ حضور کے زمانے میں مسلمانوں کے درمیان جنگ کی کبھی نوبت ہی نہیں آئی کہ آپ کے عمل اور قول سے اس کے احکام کی تفصیلات معلوم ہوتیں۔ بعد میں اس قانون کی مستند تشریح اس وقت ہوئی جب حضرت علی کے عمد خلافت میں خود مسلمانوں کے درمیان لوائیاں ہوئیں۔ اس وقت چونکہ بخرت صحابہ کرام موجود تھے، اس لیے ان کے عمل اور ان کے بیان کردہ احکام سے اسلامی قانون کے اس شعبی کا مفصل ضابطہ مرتب ہوا۔ خصوصیت کے ساتھ صفرت علی رضی الله عنہ کا اسوہ اس معاملہ میں تمام فقماء کا اصل مرجع ہے۔ ذیل میں ہم اس ضابطہ کا ایک ضروری خلاصہ درج کرتے ہیں:

1)۔ مسلمانوں کی باہمی جنگ کی کئی صورتیں ہیں جن کے عکم الگ الگ ہیں۔ (الف) لڑنے والے دونوں گروہ کسی مسلمان حکومت کی رعایا ہوں۔ اس صورت میں ان کے درمیان صلح

کرانا، یا بیہ فیصلہ کرنا کہ ان میں سے زیادتی کرنے والا کون ہے، اور طاقت سے اس کو حق کی طرف رجوع پر مجبور

ا کرنا مکومت کا فرایضہ ہے۔ (ب) لڑنے والے فریقین دو بہت بڑے طاقت ور گروہ ہوں، یا دو مسلمان حکومتیں ہوں، اور دونوں کی اروائی دنیا کی خاطر ہو۔ اس صورت میں اہل ایمان کا کام یہ ہے کہ اس فتنے میں حصہ لینے سے قطعی اجتناب کریں اور فریقین کو خدا کا خوف دلا کر جنگ سے بازر سنے کی تصیحت کرتے رہیں۔ رج) لرئنے والے وہ فریقین جن کا اوپر (ب) میں ذکر کیا گیا ہے، ان میں سے ایک حق پر ہو اور دوسرا زیادتی کر رہا ہو، اور تصیحت سے اصلاح پر آمادہ نہ ہورہا ہو۔ اس صورت میں اہل ایمان کا کام یہ ہے کہ زیادتی کرنے والے فراق کے فلاف بر سرحق فراق کا ساتھ دیں۔ (د) فریقین میں سے ایک گروہ رعیت ہواور اس نے عکومت، یعنی مسلم حکومت کے غلاف خروج کیا ہو۔ فقہاء اپنی اصطلاح میں اس گروہ کے لئے باغی کا لفظ استعال کرتے ہیں۔ 2)۔ باغی، یعنی عکومت کے خلاف خروج کرنے والے گروہ بھی متعدد اقسام کے ہوسکتے ہیں: (الف) وہ جو محض فساد برپا کرنے کے لیے اٹھ کھڑے ہوں اور اپنے اس خروج کے لیے ان کے پاس کوئی شرعی تاویل نہ ہو۔ ان کے خلاف حکومت کی جنگ بالا تفاق جائز ہے اور اس کا ساتھ دینا اہل ایمان پر واجب ہے، قطع نظراس سے کہ حکومت عادل ہویا نہ ہو۔ (ب) وہ جو مکومت کا تختہ اللئے کے لیے خروج کریں،اور ان کے پاس کوئی شرعی تاویل یہ ہو، بلکہ ان کا ظاہر حال بتا رہا ہوکہ وہ ظالم و فاسق ہیں۔ اس صورت میں اگر حکومت عادل ہوتب تواس کا ساتھ دینا بلا کلام واجب ہے، لیکن اگر وہ عادل نہ بھی ہو تو اس حکومت کو ہر قرار رکھنے کے لیے لوٹا واجب ہے جس کے ذریعہ سے فی الحالِ ملکت کا نظم قائم ہے۔ (ج) وہ جو کسی شرعی تاویل کی بنا پر حکومت کے خلاف خروج کریں، مگر ان کی تاویل باطل اور ان کا عقیدہ فاسرِ ہو مثلاً خوارج۔ اس صورت میں مجھی، مسلم حکومت، خواہ وہ عادل ہویا نہ ہو، ان سے جنگ کرنے کا جائز حق رتھتی ہے اور اس کا ساتھ دینا واجب ہے۔ (د) وہ جوایک عادل حکومت کے خلاف خروج کریں جب کہ اس کے سربراہ کی امارت جائز طور پر قائم ہو چکی

ہو۔ اس صورت میں خواہ ان کے پاس کوئی شرعی تاویل ہو یا نہ ہو، بہر حال ان سے جنگ کرنے میں حکومت حق بجانب ہے اور اس کا ساتھ دینا واجب۔ (ھ) وہ جو ایک ظالم حکومت کے غلاف خروج کریں جس کی امارت جبراً قائم ہوتی ہواور جس کے امراء فاسق ہوں، اور خروج کرنے والے عدل اور عدود الله کی اقامت کے لیے اٹھے ہوں اور ان کا ظاہر عال بیہ بتا رہا ہو کہ وہ خود صالح لوگ ہیں۔ اس صورت میں ان کو ''باغی'' یعنی زیادتی کرنے والا گروہ قرار دینے اور ان کے غلاف جنگ کو واجب قرار دینے میں فقهاء کے درمیان سخت انتلاف واقع ہوگیا ہے، جے مخضراً ہم یماں جمہور فقهاء اور اہل الحدیث کی رائے ہیہ ہے کہ جس امیر کی امارت ایک دفعہ قائم ہو چکی ہواور مملکت کا امن و نئیسن امان نظم و نسق اس کے انتظام میں چل رہا ہو، وہ خواہ حادل ہو یا ظالم، اور اس کی امارت خواہ کسی طور پر قائم ہوئی ہو، اس کے خلاف خروج کرنا حرام ہے، الا بیہ کہ وہ کفر صریح کا ارتکاب کرے۔ امام سرخسی لکھتے ہیں کہ · · جب مسلمان ایک فرمانروا پر مجتمع ہوں اور اس کی بدولت ان کو امن عاصل ہو اور راسے محفوظ ہوں، ایسی عالت میں اگر مسلمانوں کا کوئی گروہ اس کے خلاف خروج کرے تو جو شخص بھی جنگ کی طاقت رکھتا ہواس پر واجب ہے کہ مسلمانوں کے اس فرمانروا کے ساتھ مل کر خرج کرنے والوں کے غلاف جنگ کرے '' (المبسوط، باب الخوارج)۔ امام، نووی شرح مسلم میں کہتے ہیں کہ '' ائمہ، یعنی مسلمان فرمانرواؤں کے خلاف خروج اور قتال حرام ہے، خواہ وہ فاسق اور ظالم ہی کیوں نہ ہوں''۔ اس پر امام نووی اجاع کا دعویٰ کرتے کیکن اس پر اجاع کا دعویٰ صیح نہیں ہے۔ فقهائے اسلام کا ایک برا گروہ، جس میں اکابر اہل علم شامل ہیں، خروج کرنے والوں کو صرف اس صورت میں ''باغی'' قرار دیتا ہے جبکہ وہ امام عادل کے غلاف خروج کریں۔ ظالم و فاسق امراء کے خلاف صلحاء کے خروج کو وہ قرآن مجید کی اصطلاح کے مطابق ''بغاوت'' کا مصداق نہیں ٹھیراتے، اور نہ ان کے خلاف جنگ کو واجب قرار دیتے ہیں۔ امام ابو منیفہ کا مسلک ظالم امراء کے خلاف قتال کے معاملہ میں اہل علم کو معلوم ہے۔ ابوبکر جساس احکام القرآن میں صاف لکھتے ہیں آ

کہ امام صاحب اس قتال کو یہ صرف جائز، بلکہ سازگار حالات میں واجب جاننے تھے (جلداول، ص 81۔ جلد دوم، ص 39) بنی امیہ کے ظلاف زید بن علی کے خروج میں انہوں نے نہ صرف نود مالی مدد دی، بلکہ دوسروں کو بھی اس کی تلقین فرمائی (الجساص، ج 1 ص 81)۔ منصور کے خلاف نفس زکیہ کے خروج میں وہ پوری سرگرمی کے ساتھ نفس زکیہ کی حایت کرتے رہے اور اس جنگ کو انہوں نے کفار کے غلاف جماد سے افضل قرار دیا(الجصاص،ج۱،ص 81۔ مناقب ابی منیفہ للکردری،ج2،ص71۔72)۔ پھر فقہائے خفیہ کا بھی متفقہ مسلک وہ نہیں ہے جوامام سرخسی نے بیان کیا ہے۔ ابن ہام ہدایہ کی شرح فتح القدیر میں لکھتے میں کہ الباغی فی عرف الفقها الخارج عن طاعہ امام الحق، '' فقاء کے عرف میں باغی وہ ہے جوامام حق کی اطاعت سے نکل جائے''۔ حنابلہ میں سے ابن عقیل اور ابن لجوزی امام غیرعادل کے غلاف خروج کو جائز ٹھیراتے ہیں اور اس پر حضرت حمین کے خروج سے استدلال کرتے ہیں (الانصاف، ج 10، باب قتال اہل البغی ) ۔ امام شافعی کتاب الام میں باغی اس شخص کو قرار دیتے ہیں جوامام عادل کے خلاف جنگ كرے (ج 4، ص135) ـ امام مالك كا مبلك المدونة ميں يہ نقل كيا گيا ہے كه '' خروج كرنے والے اگر امام عدل کے خلاف جنگ کرنے کے لیے نکلیں تو ان کے خلاف مقاتلہ کیا جائے '' (جلد اول، ص 407)۔ قاضی ابوبکر ابن العربی احکام القرآن میں اِن کا بیہ قول نقل کرتے ہیں: '' جب کوئی شخص عمر بن عبدالعزیز جیسے امام عدل کے خلاف خروج کرے تواس کی دفع کرنا واجب ہے، رہا کسی دوسری قسم کا امام تواہے اس کے عال پر چھوڑ دو، اللہ کسی دوسرے ظالم کے ذریعہ سے اس کو سزا دے گا اور پھر کسی تبیسرے ظالم کے ذریعہ سے ان دونوں کو سزا دے گا''۔ ایک اور قول امام مالک کا انہوں نے یہ نقل کیا ہے: '' جب ایک امام سے بیعت کی جا چکی ہواور پھراس کے بھائی اس کے مقابلے پر کھڑے ہو جائیں توان سے جنگ کی جائے گی اگر وہ امام عادل ہو۔ رہے ہمارے زمانے کے ائمہ تو ان کے لیے کوئی بیعت نہیں ہے، کیونکہ ان کی بیعت زبر دستی لی گئی ہے '' چر مالکی علماء کا جو مسلک سینون کے حوالہ سے قاضی صاحب نے بیان کیا ہے وہ یہ ہے کہ جنگ تو صرف امام عدل کے ساتھ مل کر کی جائے گی، خواہ پہلا امام عادل ہویا وہ سخض جس نے اس کے خلاف خروج کیا ہو۔ کیلن اگر دونوں عادل نہ ہوں تو دونوں سے الگ رہو۔ البتۃ اگر تمہاری اپنی جان پر

حلہ کیا جائے یا مسلمان ظلم کے شکار ہو رہے ہوں تو مدافعت کرو''۔ بیہ مسالک نقل کرنے کے بعد قاضی ابو بركت بين: لانقاتل الامع امامٍ عادل يقدمه اهل الحق لانفسهم. "، هم جنَّك نهين كرين كم مرَّك مرَّد اس امام عادل کے ساتھ جے اہل حق نے اپنی امامت کے لیے آگے بردھایا ہو''۔ 3)۔ خروج کرنے والے اگر قلیل التعداد ہوں اور ان کی پشت پر کوئی بڑی جاعت یہ ہو، یہ وہ کچھ زیادہ جنگی س**ہ** و سامان رکھتے ہوں، تو ان پر قانون بغاوت کا اطلاق نہ ہوگا، بلکہ ان کے ساتھ عام قانون تعزیرات کے مطابق برماؤکیا جائے گا، یعنی وہ فتل کریں گے توان سے قصاص لیا جائے گا اور مال کا نقصان کریں گے تواس کا تا وان ان پر عائد ہوگا۔ قانون بغاوت کا اطلاق صرف ان باغیوں پر ہوتا ہے جو کوئی بڑی طاقت رکھتے ہوں، اور کثیر جمیعت اور جنگی سروسامان کے ساتھ خروج کریں۔ 4)۔ خروج کرنے والے جب تک محض اپنے فاسد عقائد، یا حکومت اور اس کے سربراہ کے غلاف باغیابنہ اور معاندانہ خیالات کا اظہار کرتے رہیں،ان کو قتل یا قید نہیں کیا جا سکتا۔ جنگ ان کے خلاف صرف اس وقت کی جائے گی جب وہ علاً مسلح بغاوت کر دیں اور خونریزی کی ابتدا کر بیٹھیں۔(المببوط، باب الخوارج۔ فتح القدير، باب البغاة \_ احكام القرآن للجساس) \_ 5)۔ باغیوں کے خلاف جنگ کا آغاز کرنے سے پہلے ان کو قرآن مجید کی ہدایت کے مطابق دعوت دی جائے گی کہ وہ بغاوت کی روش چھوڑ کر عدل کی راہ اختیار کریں۔ اگر ان کے کچھ شبات و اعتراضات ہوں تو انہیں سمجھانے کی کوشش کی جائے گی۔اس پر مبھی وہ بازیہ آئیں اور مقاتلہ کا آغازان کی طرف سے ہو جائے، تب ان کے خلاف تلوار اٹھائی جائے گی۔ (فتح القدیر۔ احکام القرآن للجصاص)۔ 6)۔ باغیوں سے لڑائی میں جن ضوابط کو ملحوظ رکھا جائے گا وہ نبی صلی الله علیہ و سلم کے اس ارشاد پر مبنی ہیں جے صرت عبداللہ بن عمر کے حوالہ سے حاکم، ہزار اور الجساس نے نقل کیا ہے۔: حضور نے حضرت عبدالله بن متعودٌ سے پوچھا اے ابن ام عبد، جانتے ہواس امت کے باغیوں کے بارے میں الله کا کیا حکم ہے؟ انہوں نے عرض کیا الله اور اس کے رسول کو زیادہ علم ہے۔ فرمایا ان کے زخمیوں پر ہاتھ نہیں ڈالا جائے گا، ان کے اسیر کو قتل نہیں کیا جائے گا، ان کے جھاگنے والے کا پیچھا نہیں کیا جائے گا، اور ان کا مال

علیمت کے طور پر بانٹا نہیں کیا جائے گا۔ '' اس ضابطہ کا دوسرا ماغذہ جس پر تمام فقہائے اسلام نے اعتماد کیا ہے، صنرت علی رضی الله عنه کا قول اور عمل ہے۔ آپ نے جنگ جمل میں فتح یاب ہونے کے بعد اعلان کیا کہ جھاگئے والے کا تعاقب نہ کرو، زخمی پر حلہ نہ کرو، گرفتار ہو جانے والوں کو قتل نہ کرو، جو ہتھیار ڈال دے اس کو امان دو، لوگوں کے گھروں میں نہ تھسو، اور عورتوں پر دست درازی نہ کرو، خواہ وہ تہمیں گالیاں ہی کیوں نہ دیے رہی ہوں۔ آپ کی فوج کے بعض لوگوں نے مطالبہ کیا کہ مخالفین کو اور ان کے بال بچوں کو غلام بناکر تقیم کر دیا جائے۔ اس پر غضب ناک ہوکر آپ نے فرمایا۔ تم میں سے کون ام المومنین عائشہ کو اینے صہ میں لینا یا ہتا ہے؟ 7)۔ باغیوں کے اموال کا حکم، جو حضرت علی کے اسوہ حسنہ سے ماخوذ ہے، یہ ہے کہ ان کا کوئی مال، خواہ وہ ان کے کشکر میں ملا ہویا ان کے چیچھے ان کے گھیروں پر ہو، اور وہ خواہ زندہ ہوں یا مارے جا چکے ہوں، بہر حال اسے مال غنیمت قرار دیا جائے گا اور نہ فوج میں تقلیم کیا جائے گا۔ البتہ جس مال کا نقصان ہو چکا ہو، اسکا کوئی ضمان لازم نہیں آیا۔ جنگ ختم ہونے اور بغاوت کا زور ٹوٹ جانے کے بعد ان کے مال ان ہی کو واپس دے دیئے جائیں گے۔ ان کے اسلحہ اور سواریاں جنگ کی حالت میں اگر ہاتھ آ جائیں تو انہی کو ان کے غلاف استعال کیا جائے گا، مگر فاتحین کی ملکیت بنا کر مال غنیمت کے طور پرِ تقییم نہیں کیا جائے گا، اور اگر ان سے پھر بغاوت کا اندیشہ نہ ہو تو ان کی یہ چیزیں بھی واپس دے دی جائیں گی۔ صرف امام ابو یوسف کے رائے یہ ہے کہ عکومت اسے غنیمت قرار دے گی (المبوط، فتح القدیر۔الجصاص)۔ 8)۔ ان کے گرفتار شدہ لوگوں کو بیہ عمد لے کر کہ وہ مچر بغاوت نہ کریں گے، رہا کر دیا جائے گا۔ (المبوط)۔ 9)۔ باغی مقولوں کے سر کاٹ کر گشت کرانا سخت مکروہ فعل ہے، کیونکہ یہ مثلہ ہے جس سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم نے منع فرمایا ہے۔ حضرت ابو بکڑ کے پاس رومی بطین کا سر کاٹ کر لایا گیا تو آپ نے اس پر شدید ناراضی کا اظهار کیا اور فرمایا ہمارا کا م رومیوں اور ایرانیوں کی پیروی کرنا نہیں ہے۔ یہ معاملہ جب کفار تک سے کرنا روا نہیں ہے تو مسلمانوں کے ساتھ تو یہ بدرجہ اولی ممنوع ہونا چاہیے۔ (المبسوط)۔ 10 )۔ جنگ کے دوران میں باغیوں کے مانتھوں جان و مال کا جو نقصان ہوا ہو، جنگ ختم ہونے اور امن قائم

ہو جانے کے بعداس کا کوئی قصاص اور ضمان ان پر عائد نہ ہوگا۔ نہ کسی مقتول کا بدلہ ان سے لیا جائے گا اور نہ کسی مال کا تاوان ان پر ڈالا جائے گا، تاکہ فتنے کی آگ چھر نہ بھڑک اٹھے۔ صحابہ کرام کی باہمی لڑائیوں میں يهي ضابطه ملحوظ ركها كيانها (المبسوط الجساس ـ احكام القرآن ابن العرني) ـ 11 )۔ جن علاقوں پر باغیوں کا قبضہ ہوگیا ہو اور وہاں انہوں نے اپنا نظم و نسق قائم کر کے زکوۃ اور دوسرے محصولات وصول کر لیے ہوں حکومت ان علاقہ پر دوبارہ قبضہ کرنے کے بعد لوگوں سے از سرنواس زکوٰۃ اور ان محصولات کا مطالبہ نہیں کرے گی۔ اگر باغیوں نے یہ اموال شرعی طریقے پر صرف کر دیبے ہوں کو عند اللہ بھی وہ اداکرنے والوں پر سے ساقط ہو جائیں گے۔ لیکن اگر انہوں نے غیر شرعی طریقے پر تصرف کیا ہو، تو یہ ادا کرنے والوں کے اور ان کے خدا کے درمیان معاملہ ہے۔ وہ خود چاہیں تو اپنی زکوۃ دوبارہ ادا کر دیں ( فتح القديريه الجصاص \_ ابن العربي ) \_ 12)۔ باغیوں نے اپنے زیر تصرف علاقہ میں جو عدالتیں قائم کی ہوں، اگر ان کے قاضی اہل عدل میں سے ہوں اور شریعت کے مطابق انہوں نے فیصلے کیے ہوں، تو وہ بر قرار رکھے جائیں گے اگرچہ ان کے مقرر کرنے والے بغاوت کے مجرم ہی کیوں نہ ہوں۔ البتہ اگر ان کے فیصلے غیر شرعی ہوں اور بغاوت فرو ہونے کے بعد وہ حکومت کی عدالتوں کے سامنے لائے جائیں تو وہ نافذ نہیں کیے جائیں گے۔ علاوہ بریں باغیوں کی قائم کی ہوئی عدالتوں کی طرف سے کوئی وارنٹ یا پروانہ امر حکومت کی عدالتوں میں قبول نہ کیا جائے گا (المبيوط الجصاص) \_ 13)۔ باغیوں کی شادت اسلامی عدالتوں میں قابل قبول نہ ہوگی کیونکہ اہل عدل کے غلاف جنگ کرنا فسق ہے۔ امام محد کہتے ہیں کہ جب تک وہ جنگ نہ کریں اور اہل عدل کے خلاف علاً خروج کے مرتکب نہ ہوں، ان کی شادت قبول کی جائے گی، مگر جب وہ جنگ کر تے ہوں تو پھر میں ان کی شادت قبول یہ کروں گا ان احکام سے یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ کفار کے خلاف جنگ اور مسلمان باغیوں کے خلاف جنگ کے قانون میں کیا فرق ہے۔ 10. Indeed, the believers are brothers, so make peace between your brethren, \*18 and fear Allah that you may receive mercy.

در حقیقت مومن آپس میں بھائی
ہیں تو صلح کرادیا کرو اپنے بھائیوں
کے درمیان \*18 اور ڈرو الله سے
تاکہ تم پر رحمت کی جائے۔





\*18 This verse establishes a universal brotherhood of all the Muslims of the world, and it is by virtue of this that the sort of fraternity that exists among the Muslims exists among the followers of no other religion and creed. The importance of this command, and its demands, has been explained by the Prophet (peace be upon him) in many of his traditions from which one can understand its full significance and spirit.

Jarir bin Abdullah says: The Prophet (peace be upon him) took a pledge from me on three things: That I will establish the Prayer, that I will continue to pay the zakat, and that I will remain a well-wisher of every Muslim. (Bukhari: Kitab-al-Iman). According to Abdullah bin Masud, the Prophet (peace be upon him) said: To abuse a Muslim is sinful and to fight him a disbelief. In Musnad Ahmad a tradition bearing on the same subject has also been related by Saeed bin Malik on the authority of his father.

Abu Hurairah relates that the Prophet (peace be upon him)

Abu Hurairah relates that the Prophet (peace be upon him) said: The life, property and honor of every Muslim is forbidden to every other Muslim. (Muslim: Kitab-al-Birr was Silah; Tirmidhi: Abwab-al-Birr was-Silah).

Abu Saeed Khudri and Abu Hurairah say that the Prophet (peace be upon him) said: A Muslim is a brother to the other Muslim: he does not treat him unjustly, he does not leave him alone and he does not dishonor him. There is no greater evil than that one should hold a Muslim in contempt. (Musnad Ahmad).

Sahl bin Saad as-Saidi has related this saying of the Prophet (peace be upon him): A believer's relation with the community of the believers is just like the head's relation with the body. He feels their afflictions as the head feels the pain of every part of the body. (Musnad Ahmad). In another Hadith bearing on the same subject the Prophet (peace be upon him) said: The believers' example in the matter of their mutual love, relationship and compassion with one another is of the state of the body that when a part of it is afflicted, the whole of it is afflicted with fever and restlessness. (Bukhari, Muslim).

In another Hadith he is reported to have said: The believers are with one another like the bricks of a wall so that each is strengthened by the other. (Bukhari: Kitab al-Adab; Tirmidhi; Abwab al-Birr was-Silah).

18\* یہ آیت دنیا کے تمام مسلمانوں کی ایک عالمگیر برادری قائم کرتی ہے اور یہ اس کی برکت ہے کہ کسی دوسرے دین یا مسلک کے پیروؤں میں وہ اخوت نہیں پائی گئی ہے جو مسلمانوں کے درمیان پائی جاتی ہے۔ اس حکم کی اہمیت اور اس کے تفاضوں کورسول الله صلی الله علیہ و سلم نے اپنے بحثرت ارشادات میں بیان فرمایا ہے جن سے اس کی پوری روح سمجھ میں آسکتی ہے۔

حضرت جریر بن عبداللہ کتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مجھ سے تین باتوں پر بیعت لی تھی۔ ایک یہ کہ نماز قائم کروں گا۔ دوسرے یہ کہ زکوۃ دیتا رہوں گا۔ تیسرے یہ کہ ہر مسلمان کا خیر خواہ رہوں گا

\*\*\*\*\*\*\*\*

(بخاری، کتاب الایان)۔

صرت عبدالله بن مسود کی روایت ہے کہ حضور نے فرمایا <sup>در</sup> مسلمان کو گالی دینا فیق ہے اس سے جنگ کرنا کفر''(بخاری، کتاب الا بیان \_ مىندا حد میں اسی مضمون کی روایت حضرت سعید بن مالک نے مجھی اپنے والد سے نقل کی ہے )۔

حضرت ابو ہربرہ کی روایت ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا '' ہر مسلمان پر دوسرے مسلمان کی جان، مال اور عزت حرام ہے ''۔ (مسلم، كتاب البروالصله۔ ترمذي، ابواب البروالصله)۔ حضرت ابو سعید خدری اور حضرت ابو ہر پرہ گہتے ہیں کہ آپ نے فرمایا ''مسلمان مسلمان کا بھائی ہے، وہ اس پر ظلم نہیں کرتا، اس کا ساتھ نہیں چھوڑتا اور اس کی تذلیل نہیں کرتا۔ ایک آدمی کے لیے یہی شربہت ہے کہ

وہ اپنے مسلمان محانی کی تحقیر کرے '' (منداحہ)۔ حضرت سل بن سعد ساعدی آپ کا بیر ارشاد روایت کرتے ہیں کہ ''گروہ اہل ایان کے ساتھ ایک مومن کا

تعلق ویسا ہی ہے جیسا سرکے ساتھ جسم کا تعلق ہوتا ہے۔ وہ اہل ایمان کی ہر تکلیف کو اسی طرح محوس کرتا ہے جس طرح سرجیم کے ہرجھے کا درد محوس کرتا ہے۔'' (مینداحد)۔ اسی سے ملیّا جلتا مضمون ایک اور حدیث میں ہے، جس میں آپ نے فرمایا ہے '' مومنوں کی مثال آپس کی محبت، وابستگی اوِر ایک دوسرے پر رحم و شفقت کے معاملہ میں ایسی ہے جیسے ایک جسم کی حالت ہوتی ہے کہ اس کے کسی عضو کو بھی

تکلیف ہو تو سارا جسم اس پر بخار اور بے خوابی میں مبتلا ہو جاتا ہے '' (بخاری و مسلم)۔ایک اور مدیث میں آپ کا بیہ ارشاد منقول ہوا ہے کہ '' مومن ایک دوسرے کے لیے ایک دیوار کی اینٹوں کی طرح ہوتے ہیں

کہ ہرایک دوسرے سے تقویت یاتا ہے '' (بخاری، کتاب الادب، ترمذی، ابواب البروالصلہ )۔

11. O those\*19 who have believed, neither should men mock other men,

ے وہ لوگوں 19\* جو ایان لائے نہ مسخر کریں مرد مردول سے۔ ممکن ہے کہ وہ ہول بہتران سے۔\*20

يَآيُّهَا الَّنِيْنَ الْمَنُوُّا لَا يَسْخَرُ قَوْمٌ مِّنْ قَوْمٍ عَسِّي أَنْ يَكُونُوا خَيْرًا

than they, (should women other mock) women, it may be that these are better than they. And do not insult one another among yourselves, \*21 nor call one another by nicknames. **Bad** is the name of disobedience after faith.\*23 And he who does not repent, then it is those who are the

wrongdoers.

اور نہ عورتیں (تمسخرکریں) عورتوں
سے مکن ہے کہ وہ ہوں بہتر ان
سے ۔ اور نہ تذلیل کرو ایک
دوسرے کی آپس میں 21\* ۔ اور نہ
لکارو ایک دوسرے کو برے
لگارو ایک دوسرے کو برے
القاب سے 22\* ۔ براہے نام
فق ایمان لانے کے بعد 23\* ۔
اور وہ جو نہ کرے توبہ تو وہ ہی ہیں
فالم ۔

\*19 In the preceding two verses after giving necessary instructions about the Muslim people's mutual fighting, the believers were made to realize that by virtue of the most sacred relationship of the faith they were brothers to one another, and they should fear God and try to keep their mutual relations right. Now, in the following two verses, they are being enjoined to avoid and shun those major evils which generally spoil the mutual relationships of the people in a society. Slandering and taunting the people and harboring suspicions and spying on others are, in fact, the evils that cause mutual enmities and then lead to grave

mischief. In this connection, from the commandments that are being given in the following verses and the explanations of these found in the Hadith a detailed law of libel can be compiled. The western law pertaining to libel in this regard is so defective that a person who sues another under this law may well cause some loss to his own honor. The Islamic law, on the contrary recognizes a basic honor for every person and gives nobody the right to attack it, no matter whether the attack is based on reality or not, and whether the person who has been attacked has a reputation of his own or not. Only the fact that a person has debased and humiliated the other person is enough to declare him a criminal unless, of course, it is proved that the humiliation caused had a legal ground for it.

19 \* پہلی دو آیوں میں مملانوں کی باہمی لوائی کے متعلق ضروری ہدایات دینے کے بعد اہل ایان کو یہ احساس دلایا گیا تھا کہ دین کے مقدس ترین رشتے کی بنا پروہ ایک دوسرے کے بھائی میں اور ان کو فدا سے درتے ہوئے اپنے آپس کے تعلقات کو درست رکھنے کی کوشش کرنی چاہیے۔اب آگے کی دو آیتوں میں ان بوری برائیوں کے سدباب کا حکم دیا جا رہا ہے جو بالعموم ایک معاشرے میں لوگوں کے باہمی تعلقات کو خراب کرتے میں۔ ایک دوسرے کی عزت پر تلہ،ایک دوسرے کی دل آزاری، ایک دوسرے سے بد گانی، اور ایک دوسرے کے عیوب کی تلاش، در حقیقت یہی وہ اسباب میں جن سے آپس کی عداوتیں پیدا ہوتی ہیں اور پھر دوسرے اسباب کے ساتھ مل کر ان سے بردے بردے فتنے رونیا ہوتے ہیں۔ اس سلملے میں بوا کی آیتوں میں دیے گئے میں اور ان کی بو تشریحات امادیث میں ملتی ہیں ان کی بنا پر ایک مفصل قانون ہتک عزت (کما م آگے کی آیتوں میں کہ ایک شخص ان کے تحت دعویٰ کر کے اپنی عزت کچے اور کھو آتا ہے۔ اسلامی معالمے میں استے ناقص میں کہ ایک شخص ان کے تحت دعویٰ کر کے اپنی عزت کچے اور کھو آتا ہے۔ اسلامی قانون اس کے بر عکس ہر شخص کی ایک بنیادی عزت کا قائل ہے جس پر تلمہ کرنے کا کسی کو حق نہیں ہے۔ مقان اس کے بر عکس ہر شخص کی ایک بنیادی عزت کا قائل ہے جس پر تلمہ کرنے کا کسی کو حق نہیں ہے۔

قطع نظراس سے کہ حلہ واقعیت پر مبنی ہویا نہ ہو، اور جس پر حلہ کیا گیا ہے اس کی کوئی ''حیثیت عرفی'' ہویا نہ ہو۔ ہو۔ مجردیہ بات کہ ایک آدمی نے دوسرے آدمی کی تذلیل کی ہے اسے مجرم بنا دینے کے لیے کافی ہے، الا بہ کہ اس تذلیل کا کوئی شرعی جواز ثابت کر دیا جائے۔

\*20 Mocking does not only imply mocking with the tongue but it also includes mimicking somebody, making pointed references to him, laughing at his words, or his works, or his appearance, or his dress, or calling the people's attention to some defect or blemish in him so that others also may laugh at him. All this is included in mocking. What is actually forbidden is that one should make fun of and ridicule another, for under such ridiculing there always lie feelings of one's own superiority and the other's abasement and contempt, which are morally unworthy of a gentleman. Moreover, it hurts the other person, which causes mischief to spread in society. That is why it has been forbidden.

To make mention of the men and the women separately does not mean that it is lawful for the men to mock the women or the women to mock the men. The actual reason for making a separate mention of the two sexes is that Islam does not at all believe in mixed society. Ridiculing each other generally takes place in mixed gatherings and Islam does not permit that non-mahram males and females should meet in such gatherings and make fun of each other. Therefore, in a Muslim society it is inconceivable that the men would mock a woman, or the women would mock a man in an assembly.

20\*مذاق اڑانے سے مراد محض زبان ہی سے کسی کا مذاق اڑانا نہیں ہے، بلکہ کسی کی نقل آثارنا، اس کی

نقص یا عیب کی طرف لوگوں کو اس طرح توجہ دلانا کہ دوسرے اس پر ہنسیں، یہ سب بھی مذاق اڑانے میں داخل ہیں۔ اصل ممانعت جس چیز کی ہے وہ یہ ہے کہ ایک شخص دوسرے شخص کی کسی یہ کسی طور پر تضحیک کرے، کیونکہ اس تضحیک میں لازماً اپنی برانی اور دوسرے کی تذلیل و تحقیر کے جذبات کار فرما ہوتے ہیں جو اغلاقاً سخت معیوب ہیں، اور مزید برآل اس سے دوسرے شخص کی دل آزاری بھی ہوتی ہے جس سے معاشرے میں فسادرونما ہوتا ہے۔ اسی بنا پر اس فعل کو حرام کیا گیا ہے۔ مردوں اور عورتوں کا الگ الگ ذکر کرنے کا مطلب یہ نہیں ہے کہ مردوں کے لیے عورتوں کا مذاق اڑانا یا عورتوں کے لیے مردوں کا مذاق اڑانا جائز ہے۔ دراصل جس وجہ سے دونوں کا ذکر الگ الگ کیا گیا ہے وہ یہ ہے کہ اسلام سرے سے مخلوط سوسائٹی ہی کا قائلِ نہیں ہے۔ ایک دوسرے کی تضحیک عموماً بے لکلف مجلسوں میں ہواکرتی ہے، اور اسلام میں بیر گنجائش رکھی ہی نہیں گئی ہے کہ غیر محرم مرد اور عورتیں کسی مجلس میں جمع ہوکر آئیں میں ہنسی مِذاق کریں۔ اس لیے اس بات کو ایک مسلم معاشرے میں قابل تصور نہیں سمجھا گیا ہے کہ ایک مجلس میں مرد کسی عورت کا مذاق اڑائیں گے یا عورتیں کسی مرد کا مذاق اڑائیں گی۔ \*21 The word *lamz* as used in the original is very comprehensive and applies to ridiculing, reviling, deriding, jeering, charging somebody or finding fault with him, and making him the target of reproach and blame by open or tacit references. As all such things also spoil mutual relationships and create bad blood in society, they have been forbidden. Instead of saying: Do not taunt one another, it has been said: Do not taunt yourselves, which by itself shows that the one who uses taunting words for others, in fact, taunts his own self. Obviously, a person does not use invectives against others unless he himself is filled with evil feelings and is almost in a state of bursting like a volcano. Thus, the one who nourishes such feelings has

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

طرف اشارے کرنا، اس کی بات پریا اس کے کام یا اس کی صورت یا اس کے لباس پر ہنستا، یا اس کے کسی

made his own self a nest of evils before he makes others a target, Then, when he taunts others, it means that he is inviting others to taunt him. It is a different matter that the other person may evade his attacks because of a gentle nature, but he himself has opened the door to mischief so that the other may treat him likewise.

21\*اصل میں لفظ کمنز استعال ہوا ہے جس کے اندر طعن و تثنیع کے علاوہ متعدد دوسرے مفہومات بھی شامل میں، مثلاً چوٹیں کرنا، پھبتیاں کسنا، الزام دھرنا، اعتراض جونا، عیب چینی کرنا، اور تھلم کھلا یا زیر لب یا اشاروں سے کسی کو نشانہ ملامت بنانا۔ یہ سب افعال مبھی چونکہ آپس کے تعلقات کو بگاڑتے اور معاشرے میں فیاد برپاکرتے ہیں اس لیے ان کو حرام کر دیا گیا ہے۔ کلام النی کی بلاغت یہ ہے کہ: لایکھؤ بَعُضْکُمُ بَعْضاً (ایک دوسرے پر طعن مذکرو) کہنے کے بجائے : لا تَلْمِزُوٓ ا أَنْفُسَكُمۡ (اپنے اوپر طعن مذکرو) کے الفاظ استعال فرمائے گئے ہیں جن سے خود بخود یہ بات مترشح ہوتی ہے کہ دوسروں پر زبان طعن دراز کرنے والا دراصل خود اپنے آپ کو مطعون کرتا ہے۔ ظاہر بات ہے کہ کسی شخص کی زبان دوسروں کے خلاف بدگوئی کے لیے اس وقت تک نہیں کھلتی جب تک اس کے دل میں برے جذبات کا لاوا نوب یک کر پھوٹ پونے کے لیے تیار نہ ہو گیا ہو۔ اس طرح ان جذبات کی پرورش کرنے والا دوسروں سے پہلے اپنے نفس کو تو بدی کا آشاینہ بنا چکتا ہے۔ پھر جب وہ دوسروں پر چوٹ کرتا ہے تواس کے معنی یہ ہیں کہ وہ خود اپنے اوپر چوٹیں کرنے لیے دوسروں کو دعوت دے رہا ہے۔ یہ الگ بات ہے کہ کوئی اپنی شرافت کی بناء پر اس کے حلوں کوٹال جائے۔ مگر اس نے تواہنی طرف سے یہ دروازہ کھول ہی دیا کہ وہ شخص بھی اس پر حلہ آور ہو جس کواس نے اپنی زبان کے تیروں کا ہدف بنایا ہے۔

\*22 This command requires that a person should not be called by a name or a title which may cause him humiliation, e.g. calling somebody a sinner or a hypocrite, or calling someone a lame or blind one, or one-eyed, or giving him a nickname containing a reference to some

defect or blemish in him, or in his parents, or in his family, or calling a person a Jew or a Christian even after his conversion to Islam, or giving such a nickname to a person, or a family, or a community, or a group, which may bring condemnation or disgrace on it. Only those nicknames have been made an exception from this command, which though apparently offensive, are not intended to condemn the persons concerned, but they rather serve as a mark of recognition for them. That is why the traditionists have allowed as permissible names like Suleman al-Amash (the weak-eyed Suleman) and Wasil al-Ahdab (the hunchbacked Wasil) among the reporters of the Hadith. If there are several men of the same name and a particular man among them may be recognized only by a particular title or nickname of his, the title or nickname can be used, even though the title by itself may be offensive. For instance, if there are several men called Abdullah, and one of them is blind, he may be called Abdullah the blind, for his recognition. Likewise, those titles also are excluded from this command, which though apparently offensive, are in fact, given out of love and the people who are called by those titles themselves approve them, like Abu Hurairah (father of the kitten) and Abu Turab (father of the dust). 22\*اس مكم كا منثايه ہے كەكسى شخص كواليے نام سے يە يكارا جانے يا ايسالقب يە ديا جانے جواس كوناگوار ہوجس سے اس کی تحقیر و تنقیص ہوتی ہو۔ مثلاً کئی کوفاس یا منافق کہنا۔ کسی کولنگرایا اندھایا کانا کہنا۔ کسی کو اس کے اپنے یا اس کے ماں یا باپ یا خاندان کے کسی عیب یا نقص سے ملقب کرنا۔ کسی کو مسلمان ہو جانے کے بعداس کے سابق مذہب کی بنا پر یہودی یا نصرانی کہنا۔ کسی شخص یا خاندان یا برادری یا گروہ کا ایسا نام رکھ دینا ہواس کی مذمت اور تذلیل کا پہلور کھتا ہو۔ اس علم سے صرف وہ القاب مشتنیٰ ہیں ہواہیٰ ظاہری صورت کے اعتبار سے توبد نا ہیں مگر ان سے مذمت مقصود نہیں ہوتی بلکہ وہ ان لوگول کی پہچان کا ذریعہ بن جاتے ہیں جن کو ان القاب سے یاد کیا جاتا ہے۔ اسی بناء پر محدثین نے اساء الرجال میں سلیان الا عمش (چندے سلیان) اور واصل الاخذب (کجرے واصل) جلیے القاب کو جائز رکھا ہے۔ ایک نام کے کئی آدمی موجود ہوں اور ان میں سے کسی خاص شخص کی پہچان اس کے کسی خاص لقب ہی سے ہوتی ہوتو وہ لقب استعال کیا جا سکتا ہے۔ اگر چہ وہ بجائے نود برا ہو۔ مثلاً عبدالله نام کے کئی آدمی ہوں اور ایک ان میں سے نامین ہوتو آپ اس کی پہچان کے لیے نابینا عبدالله کمہ سکتے ہیں۔ اسی طرح ایے القاب بھی اس علم کے نابینا ہوتو آپ اس کی پہچان کے لیے نابینا عبدالله کمہ سکتے ہیں۔ اسی طرح ایے القاب بھی اس علم کے تحت نہیں آتے جن میں بظاہر تنقیص کا پہلو نکاتا ہے مگر در حقیقت وہ محبت کی بنا پر رکھ جاتے ہیں اور نود وہ لوگ بھی جنیں ان القاب سے یاد کیا جاتا ہے، انہیں پہند کرتے ہیں، جلیے الو ہریرہ اور الوتراب۔

\*23 That is, it is very shameful for a believer that in spite of being a believer he should earn a name for using abusive language and for immodest behavior. If a disbeliever earns reputation for himself for mocking the people, or taunting them, or for proposing evil and offensive titles for others, it may not be a good reputation from the point of view of humanity, but it at least goes well with his disbelief. But if a person after affirming the faith in Allah and His Messenger and the Hereafter earns reputation on account of these base qualities, it is simply regrettable.

23\*یعنی ایک مومن کے لیے یہ بات سخت شرمناک ہے کہ مومن ہونے کے باوجود وہ بدزبانی اور بداخلاقی میں نام پیدا کرے۔ ایک کافراگر اس لحاظ سے مشور ہوکہ وہ لوگوں کا مذاق خوب اڑانا ہے، یا پھبتیاں خوب کتا ہے، یا برے برے نام خوب تجویز کرتا ہے، تو یہ انسانیت کے لحاظ سے خواہ اچھی شہرت نہ ہوکم از کم اس کے کفر کو تو زیب دیتی ہے۔ مگر ایک آدمی الله اور اس کے رسول اور آخرت پر ایمان لانے کے بعد الیے ذلیل اوصاف میں شہرت عاصل کرے تو یہ ڈوب مرنے کے لائق بات ہے۔

12. O those who have believed, avoid much of suspicion. Indeed, some suspicions are sins.\*24And do not spy, \*25 nor should backbite any one of you the other.\*26 Would he like, any among you, to eat the flesh of his dead brother, \*27 you it. would hate And fear Allah. Indeed, Allah Oft-Returning, **Most Merciful.** 

اس سے ۔ اور ڈرو اللہ سے۔ بیشک الله توبہ قبول کرنے والا

اَیاکیها الّنِینَ امْنُوا اجْتَنِبُوا الْجَتَنِبُوا الْجَتَنِبُوا الْجَتَنِبُوا الْجَتَنِبُوا الْجَتَنِبُوا كَثِيْرًا مِّنَ الظَّنِّ ﴿ إِنَّ الهِ بهت كَان كُرنِ سے يَقْيَا بَعْضَ الظَّنِّ إِثْرٌ وَّلا بعض كَان كناه مِن 24\* اور نه تجس تَجَسَّسُوْ ا وَ لَا يَغْتَبُ كُرُو \*25 اور نه فيبت كرے تم ميں بَّعُضْكُمْ بَعُضًا الْمَحِبُ اللهِ كُونِي كَنِي كَي كَي لِيند اَحَدُ كُمْ اَنْ يَّأْكُلَ لَحُمْ اللهِ عَلَى كَمْ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل اَخِیْهِ مَیْتًا فَکَرِهُتُمُوْهُ کَالِهُ اللَّهِ اللَّهِ مرده بمانی وَاتَّقُوا اللهُ لَا إِنَّ اللهُ تَوَّابُ لَا عُمَّا اللهُ تَوَّابُ لَا عُمَّا مُرور كراسيت كروكِ

\*24 What is forbidden is not conjecture as such but excessive conjecture and following every kind conjecture, and the reason given is that some conjectures are sins. In order to understand this command, we should analyze and see what are the kinds of conjecture and what is the moral position of each.

One kind of conjecture is that which is morally approved and laudable, and desirable and praiseworthy from religious point of view, e.g. a good conjecture in respect of Allah and His Messenger and the believers and those people with whom one comes in common contact daily and concerning whom there may be no rational ground for having an evil conjecture.

The second kind of conjecture is that which one cannot do without in practical life, e.g. in a law court a judge has to consider the evidence placed before him and give his decision on the basis of the most probable conjecture, for he cannot have direct knowledge of the facts of the matter, and the opinion that is based on evidence is mostly based on the most probable conjecture and not on certainty. Likewise, in most cases when one or the other decision has to be taken, and the knowledge of the reality cannot possibly be attained, there is no way out for men but to form an opinion on the basis of a conjecture.

The third kind of conjecture, which is although a suspicion, is permissible in nature, and it cannot be regarded as a sin. For instance, if there are clear signs and pointers in the character of a person (or persons), or in his dealings and conduct, on the basis of which he may not deserve to enjoy one's good conjecture, and there are rational grounds for having suspicions against him, the Shariah does not demand that one should behave like a simpleton and continue to have a good conjecture about him. The last limit of this lawful conjecture, however, is that one should conduct himself cautiously in order to ward off any possible mischief from him; it is not right to take an action against him only on the basis of a conjecture.

The fourth kind of conjecture which is, in fact, a sin is that one should entertain a suspicion in respect of a person

without any ground, or should start with suspicion in forming an opinion about others, or should entertain a suspicion about the people whose apparent conditions show that they are good and noble. Likewise, this also is a sin that when there is an equal chance of the evil and goodness in the word or deed of a person, one should regard it as only evil out of suspicion. For instance, if a gentleman while leaving a place of assembly picks up another one's shoes, instead of his own, and we form the opinion that he has done so with the intention of stealing the shoes, whereas this could be possible because of oversight as well, there is no reason for adopting the evil opinion instead of the good opinion except the suspicion.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

This analysis makes it plain that conjecture by itself is not anything forbidden; rather in some cases and situations it is commendable, in some situations inevitable, in some permissible up to a certain extent and un-permissible beyond it, and in some cases absolutely unlawful. That is why it has not been enjoined that one should refrain from conjecture or suspicion altogether but what is enjoined is that one should refrain from much suspicion. Then, to make the intention of the command explicit, it has been said that some conjectures are sinful. From this warning it follows automatically that whenever a person is forming an opinion on the basis of conjecture, or is about to take an action, he should examine the case and see whether the conjecture he is entertaining is not a sin, whether the conjecture is really necessary, whether there are sound reasons for the conjecture, and whether the conduct one is

adopting on the basis of the conjecture is permissible. Everyone who fears God will certainly take these precautions. To make his conjecture free and independent of every such care and consideration is the pastime of only those people who are fearless of God and thoughtless of the accountability of the Hereafter.

24 \* مطلقا گان کرنے سے نہیں روکا گیا ہے بلکہ بہت زیادہ گان سے کام لینے اور ہر طرح کے گان کی پیروی کرنے سے منع فرمایا گیا ہے اور اس کی وجہ یہ بتائی گئی ہے کہ بعض گان گناہ ہوتے ہیں۔اس عکم کو سیجھنے کے لیے ہمیں تجزیہ کر کے دیکھنا چاہیے کہ گان کی کتنی قسمیں ہیں اور ہرایک کی اخلاقی حیثیت کیا ہے: ایک قسم کا گان وہ ہے جواخلاق کی نگاہ میں نہایت پسندیدہ اور دین کی نظر میں مطلوب اور محمود ہے، مثلاً الله اور اس کے رسول اور اہل ایمان سے نیک گان اور ان لوگوں کے ساتھ حن ظن جن سے آدمی کا میل جول ہو

اور جن کے متعلق بدگانی کرنے کی کوئی معقول وجہ نہ ہو۔ دوسری قسم کا گان وہ ہے جس سے کام لینے کے سوا علی زندگی میں کوئی چارہ نہیں ہے۔ مثلاً عدالت میں

اس کے بغیر کام نہیں چل سکتا کہ جو شادتیں عاکم عدالت کے سامنے پیش ہوں ان کو جانچ کر وہ غالب گان کی بناء پر فیصلہ کرہے، کیونکہ معاملہ کی حقیقت کا براہ راست علم اس کو نہیں ہو سکتا، اور شہادتوں کی بنیاد پر جو رائے قائم ہوتی ہے وہ زیادہ تریقین پر نہیں ملکہ ظن غالب پر مبنی ہوتی ہے۔ اسی طرح بحثرت معاملات

میں، جہاں کوئی یہ کوئی فیصلہ کرنا ضروری ہوتا ہے اور حقیقت کا علم حاصل ہونا ممکن نہیں ہوتا، انسان کے لیے میں ۔ جہاں کوئی یہ کوئی فیصلہ کرنا ضروری ہوتا ہے اور حقیقت کا علم حاصل ہونا ممکن نہیں ہوتا، انسان کے لیے

گان کی بنیاد پر ایک رائے قائم کرنے کے سواکوئی چارہ نہیں ہے۔

گان کی ایک تبیسری قسم وہ ہے جو اگرچہ ہے تو بدگانی، مگر جائز نوعیت کی ہے اور اس کا شمارگناہ میں نہیں ہو سکتا۔ مثلاً کسی شخص یا گروہ کی سیرت و کر دار میں یا اس کے معاملات اور طور طریقوں میں ایسی واضح علامات پائی جاتی ہوں جن کی بنا پر وہ حن ظن کا مستحق نہ ہواور اس سے بدگانی کرنے کے لیے معقول وجوہ موجود ہوں

آیسی حالت میں شریعت کا مطالبہ بیہ ہر گز نہیں ہے کہ آدمی سادہ لوحی برت کر ضرور اس سے حن ظن ہی رکھے۔ لیکن اس جائز بد گانی کی آخری مدیبہ ہے کہ اس کے امکانی شرسے بچنے کے لیے بس احتیاط سے

کام کینے پر افتفا کیا جائے۔ اس سے آگے بڑھ کر محض گان کی بنا پر اس کے غلاف کوئی کار روائی کر بیٹھنا . چوتھی قسم کا گان جو در تقیقت گناہ ہے وہ یہ ہے کہ آدمی کسی شخص سے بلا سبب بدگانی کرے، یا دوسروں کے متعلق رائے قائم کرنے میں ہمیشہ بد گانی ہی سے ابتدا کیا کرے، یا ایسے لوگوں کے معاملہ میں بد ظنی سے کام لے جن کا ظاہر حال بیہ بتا رہا ہوکہ وہ نیک اور شریف ہیں۔ اسی طرح بیہ بات مجھی گناہ ہے کہ ایک سخض کے کسی قول یا فعل میں برائی اور بھلائی کا یکساں انتمال ہواور ہم محض سوءِ نکن سے کام لے کر اس کو برائی ہی پر محمول کریں۔ مثلاً کوئی محلا آدمی کسی محفل سے اٹھتے ہوئے آپنے جوتے کے بجائے کسی اور کا جوتا اٹھا لے اور ہم یہ رائے قائم کر لیں کہ ضرور اس نے جوتا پڑانے ہی کی نیت سے یہ حرکت کی ہے۔ عالانکہ یہ فعل بھولے سے بھی ہو سکتا ہے اور اچھے اختال کو چھوڑ کر برے اختال کو اغتیار کرنے کی کوئی وجہ بدگانی اس تجزیے سے یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ گان بجائے خود کوئی ممنوع چیز نہیں ہے، بلکہ بعض مالات میں وہ پسندیدہ ہے، بعض حالات میں نا گزیر ہے، بعض حالات میں ایک حد تک جائز اور اس سے آگے نا جائز ہے، اور بعض مالات میں بالکل ہی نا جائز ہے۔ اسی بناء پریہ نہیں فرمایا گیا کہ گان سے یا بدگانی سے مطلقاً پر ہیز کرو، بلکہ فرمایا گیا ہے کہ بہت زیادہ گان کرنے سے پر ہیز کرو۔ چھر حکم کا منثا واضح کرنے کے لیے مزید بات یہ فرمائی گئی ہے کہ بعض گان گناہ ہوتے ہیں۔ اس تنبیہ سے خود بخودیہ نتیجہ نکلتا ہے کہ جب تبھی آدمی گان کی بنا پر کوئی رائے قائم کر رہا ہو یا کسی اقدام کا فیصلہ کرنے لگے تواسے اچھی طرح جانچ تول کریہ دیکھ لینا عابیے کہ میں جو گان کر رہا ہوں کہیں وہ گناہ تو نہیں ہے؟ کیا فی الواقع اس گان کی ضرورت ہے؟ کیا اس گان کے لیے میرے پاس معقول وجوہ ہیں؟ کیا اس گان کی بنا پر جو طرز عمل میں اختیار کر رہا ہوں وہ جائز ہے؟ یہ احتیاط لازماً ہروہ شخص کرے گا جو خدا سے ڈرتا ہو۔ اپنے گان کو مطلق العنان بناکر رکھنا صرف ان لوگوں کا کام ہے جو خدا سے بے خوف اور آخرت کی بازیرس سے بے فکر ہیں۔

\*25 "Do not spy": Do not grope after the secrets of the people: do not search for their defects and weaknesses: do

not pry into their conditions and affairs. Whether this is done because of suspicion, or for causing harm to somebody with an evil intention, or for satisfying one's own curiosity, it is forbidden by the Shariah in every case. It does not behoove a believer that he should spy on the hidden affairs of other people, and should try to peep at them from behind curtains to find out their defects and their weaknesses. This also includes reading other people's private letters, listening secretly to private conversation, peeping into the neighbor's house, and trying to get information in different ways about the domestic life or private affairs of others. This is grave immorality which causes serious mischief in society. That is why the Prophet (peace be upon him) once said in an address about those who pry into other people's affairs:

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

O people, who have professed belief verbally, but faith has not yet entered your hearts: Do not pry into the affairs of the Muslims, for he who will pry into the affairs of the Muslims, Allah will pry into his affairs, and he whom Allah follows inquisitively, is disgraced by Him in his own house. (Abu Daud).

Muawiyah says that he himself heard the Prophet (peace be upon him) say: If you start prying into the secret affairs of the people, you will pervert them, or at least drive them very near perversion. (Abu Daud).

In another he said: When you happen to form an evil opinion about somebody, do not pry about it. (Al-Jassas, Ahkam al-Quran).

According to still another Hadith, the Prophet (peace be

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

upon him) said: The one who saw a secret affair of somebody and then concealed it is as though he saved a girl who had been buried alive. (Al-Jassas).

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

This prohibition of spying is not only applicable to the individuals but also to the Islamic government. The duty of forbidding the people to do evil that the Shariah has entrusted to the government does not require that it should establish a system of spying to inquire too curiously into the people's secret evils and then punish them, but it should use force only against those evils which are manifested openly. As for the hidden evils spying is not the way to reform them but it is education, preaching and counseling, collective training of the people and trying to create a pure social environment. In this connection, an incident concerning Umar is very instructive. Once at night he heard the voice of a person who was singing in his house. He became curious and climbed the wall. There he saw wine as well as a woman present. He shouted at the man, saying: O enemy of God, do you think you will disobey Allah, and Allah will not expose your secret? The man replied: Do not make haste, O commander of the faithful: if I have committed one sin, you have committed three sins: Allah has forbidden spying, and you have spied; Allah has commanded that one should enter the houses by the doors, and you have entered it by climbing over the wall; Allah has commanded that one should avoid entering the other people's houses without permission, and you have entered my house without my permission. Hearing this reply Umar confessed his error, and did not take any action against the

man, but made him to promise that he would follow the right way in future. (Abi Bakr Muhammad bin Jafar al-Kharaiti, Makarim al-Akhlaq). This shows that it is not only forbidden for the individuals but also for the Islamic government itself to pry into the secrets of the people and discover their sins and errors and then seize them for punishment. The same thing has been said in a Hadith in which the Prophet (peace be upon him) has said: When the ruler starts searching for the causes of suspicions among the people he perverts them. (Abu Daud).

The only exception from this command are the special cases and situations in which spying is actually needed. For instance, if in the conduct of a person (or persons) some signs of corruption are visible and there is the apprehension that he is about to commit a crime, the government can inquire into his affairs; or, for instance, if somebody sends a proposal of marriage in the house of a person, or wants to enter into business with him, the other person can, inquire and investigate into his affairs for his own satisfaction.

25 \* یعنی لوگوں کے راز نہ ٹولو۔ ایک دوسرے کے عیب نہ تلاش کرو۔ دوسروں کے مالات اور معاملات کی ٹوہ نہ لگاتے چھرو۔ یہ حرکت خواہ بدگانی کی بنا پر کی جائے، یا بدنیتی سے کسی کو نقصان پہنچانے کی خاطر کی جائے، یا بدنیتی سے کسی کو نقصان پہنچانے کی خاطر کی جائے، یا محض اپنا استعجاب (Curiosity) دور کرنے کے لئے کی جائے، ہر مال میں شرعاً ممنوع ہے۔ ایک مومن کا یہ کام نہیں ہے کہ دوسرول کے جن مالات پر پردہ پردا ہوا ہے ان کی کھوج کرید کرے اور پردے کے جی جانک کر یہ معلوم کرنے کی کوش کرے کہ کس میں کیا عیب ہے اور کس کی کون سی کردوریاں چھی ہوئی ہیں۔ لوگوں کے بجی خطوط پردھنا، دوآد میول کی باتیں کان لگا کر سننا، ہمسایوں کے گھر میں جمانک اور ختلف طریقوں سے دوسرول کی خانگی زندگی یا ان کے ذاتی معاملات کی ٹول کرنا ایک بردی بداخلاق جمانکنا، اور مختلف طریقوں سے دوسرول کی خانگی زندگی یا ان کے ذاتی معاملات کی ٹول کرنا ایک بردی بداخلاق

ہے جس سے طرح طرح کے فیاد رونما ہوتے ہیں اسی لیے نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک مرتبہ خطبہ میں تجس کرنے والوں کے متعلق فرمایا:

يا معشر من امن بلسانه ولم يد خل الايمان قلبهٔ لا تتبعوا عورات المسلمين فانه من اتبع عوراتهم يتبع الله عورته ومن يتبع الله عورت يفضحه في بيته (ابوداؤد)

ا لو ہوزبان سے ایان لے آئے ہو مگر ابھی تنہارے دلوں میں ایان نہیں اتراہے، مسلمانوں کے پوشیدہ علات کی تھوج نہ لگا اللہ اس کے عیوب ڈھونڈ نے کے درپے ہوگا اللہ اس کے علوب کے درپے ہوگا اللہ اس کے عیوب کے درپے ہو جائے گا اور اللہ جس کے درپے ہوجائے اس کے گھر میں رسوا کر کے چھوڈٹا

حضرت معاویہ کہتے ہیں کہ میں نے خود رسول الله صلی الله علیہ وسلم کویہ فرماتے سا ہے:

انك ان اتبعت عور ات الناس افسد تقمر او كدت ان تفسد همر - (الوداؤد) -

تم اگر لوگوں کے مخفی مالات معلوم کرنے کے دریے ہوگے توان کو بگاڑ دوگے یا کم ازکم بگاڑ کے قریب پہنچا دوگے۔

ایک اور مدیث میں حضور کا ارشاد ہے:

اذاظننتم فلا تحققوا (احکام القرآن للجساس): جب کسی شخص کے متعلق تہیں کوئی براگان ہوجائے تو اس کی تحقیق نہ کرو۔

اور ایک دوسری مدیث میں ہے کہ آپ نے فرمایا:

من ہا أى عورة فستر ها كان كمن احيا موودة (الجماص): جن نے كسى كاكوئى مخفى عيب ديكھ ليا اور اس پر پردہ ڈال ديا توبيہ ايسا ہے جيبے كسى نے ايك زندہ گاڑى ہوئى بچى كوموت سے بچاليا۔ تجس كى مانعت كابيہ عكم صرف افراد ہى كے ليے نہيں ہے بلكہ اسلامى عكومت كے ليے بھى ہے۔ شريعت نے نہى عن المنكر كا جو فريضہ عكومت كے سپرد كيا ہے اس كابيہ تقاضا نہيں ہے كہ وہ جاسوسى كا شريعت نے نہى عن المنكر كا جو فريضہ عكومت كے سپرد كيا ہے اس كابيہ تقاضا نہيں ہے كہ وہ جاسوسى كا

ایک نظام قائم کر کے لوگوں کی چھپی ہوئی برائیاں ڈھونڈ ڈھونڈ کر نکالے اور ان پر سزا دے، بلکہ اسے صرف ان برائیوں کے خلاف طاقت استعال کرنی چاہیے جو ظاہر ہو جائیں۔ رہیں مخفی خرابیاں تو ان کی اصلاح کا راستہ جاسوسی نہیں ہے بلکہ تعلیم، وعظ و تلقین، عوام کی ابتماعی تربیت، اور ایک پائیزہ معاشرتی ماحول پیدا کرنے کی کوشش ہے۔ اس سلسلے میں صرت عمر کا یہ واقعہ بہت سبق آموز ہے کہ ایک مرتبہ رات کے وقت آپ نے ایک شخص کی آواز سنی جواپنے گھر میں گارہا تھا۔ آپ کو شک گزرا اور دیوار پر چڑھ گئے۔ دیکھا کہ وہاں شراب بھی موجود ہے اور ایک عورت بھی۔ آپ نے پکار کر کھا'' اے دشمن خدا، کیا تونے یہ سمجھ رکھا ہے کہ تو الله کی نافرمانی کرے گا اور الله تیرا پردہ فاش نہ کرے گا''؟ اس نے جواب دیا '' امیرالمومنین جلدی نہ کیجے۔ اگر میں نے ایک گناہ کیا ہے توآپ نے تین گناہ کیے ہیں۔ اللہ نے تجس سے منع کیا تھا اور آپ نے تجس کیا۔ الله نے عکم دیا تھا کہ گھروں میں ان کے دروازوں سے آؤاور آپ دیوار پر چڑھ کر آئے۔ الله نے مکم دیا تھا کہ اپنے گھروں کے سوا دوسروں کے گھروں میں اجازت لیے بغیریہ جاؤاور آپ میری ا جازت کے ٰبغیر میرے گھر میں تشریف لے آئے۔'' یہ س کر عمرٌ اپنی غلطی مان گئے اور اس کے خلاف انہوں نے کوئی کار روائی نہ کی، البتہ اس سے بہ وعدہ لے لیا کہ وہ جھلائی کی راہ اختیار کرے گا۔ (مکارم الاخلاق لابی بکر محد بن جفر الخزائطی ہے۔ اس سے معلوم ہواکہ افراد ہی کے لیے نہیں خود اسلامی حکومت کے لیے بھی یہ جائز نہیں ہے کہ وہ لوگوں کے راز ٹٹول ٹٹول کر ان کے گناہوں کا پتہ چلائے اور پھر انہیں پکریے۔ یہی بات ایک مدیث میں مبھی ارشاد ہوئی ہے جس میں نبی صلی الله علیہ و سلم نے فرمایا ہے: ان الامبر اذا ابتغی الریبتہ فی الناس افسدھم (ابوداؤد): حکمران جب لوگوں کے اندر شہات کے اسباب تلاش کرنے لگے تووہ ان کوبگاڑ کر رکھ دیتا ہے۔ اس عكم سے منتنئي صرف وہ مخصوص مالات ہيں جنيں بخش كى فى الحقيقت ضرورت ہو۔ مثلاً كسى شخص يا گروہ کے رویے میں بگاڑکی کچھ علامات نمایاں نظرآرہی ہوں اور اِس کے متعلق بیہ اندیشہ پیدا ہو جائے کہ وہ کسی جرم کا ارتکاب کرنے والا ہے تو حکومت اِس کے مالات کی تحقیق کر سکتی ہے۔ یا مثلاً کسی شخص کے ہاں کوئی شادی کا پیغام بھیج، یا اس کے ساتھ کوئی کاروباری معاملہ کرنا چاہے تو وہ اپنے اطمینان کے لیے اس

\*26 Ghibat (back-biting) has been defined thus: It is saying on the back of a person something which would hurt him if he came to know of it. This definition has been reported from the Prophet (peace be upon him) himself. According to a tradition which Muslim, Abu Daud, Tirmidhi, Nasai and others have related on the authority of Abu Hurairah, the Prophet (peace be upon him) defined ghibat as follows: It is talking of your brother in a way irksome to him. It was asked: What, if the defect being talked of is present in my brother? The Prophet (peace be upon him) replied: If it is present in him, it would be ghibat; if it is not there, it would be slandering him.

In another tradition which Imam Malik has related in Muwatta, on the authority of Muttalib bin Abdullah. A person asked the Prophet (peace be upon him): What is *ghibat*? The Prophet (peace be upon him) replied: It is talking of your brother in a way irksome to him. He asked: Even if it is true, O Messenger of Allah? He replied: If what you said was false, it would then be a calumny.

These traditions make it plain that uttering a false accusation against a person in his absence is calumny and describing a real defect in him *ghibat*; whether this is done in express words or by reference and allusion, in every case it is forbidden. Likewise, whether this is done in the lifetime of a person, or after his death, it is forbidden in both cases. According to Abu Daud, when Maiz bin Malik Aslami had been stoned to death for committing adultery, the Prophet (peace be upon him) on his way back heard a

man saying to his companion: Look at this man: Allah had concealed his secret, but he did not leave himself alone till he was killed like a dog! A little further on the way there was the dead body of a donkey lying rotting. The Prophet (peace be upon him) stopped, called the two men and said: Come down and eat this dead donkey. They submitted: Who will eat it, O Messenger of Allah? The Prophet (peace be upon him) said: A little while ago you were attacking the honor of your brother: that was much worse than eating this dead donkey.

The only exceptions to this prohibition are the cases in which there may be a genuine need of speaking in of a person on his back, or after his death, and this may not be fulfilled without resort to backbiting, and if it was not resorted to, a greater evil might result than backbiting itself. The Prophet (peace be upon him) has described this exception as a principle, thus: The worst excess is to attack the honor of a Muslim unjustly. (Abu Daud).

In this saying the condition of unjustly points out that doing so with justice is permissible. Then, in the practice of the Prophet (peace be upon him) himself we find some precedents which show what is implied by justice and in what conditions and cases backbiting may be lawful to the extent as necessary.

Once a desert Arab came and offered his Prayer under the leadership of the Prophet (peace be upon him), and as soon as the Prayer was concluded, walked away saying: O God, have mercy on me and on Muhammad, and make no one else a partner in this mercy beside the two of us. The

Prophet (peace be upon him) said to the companions: What do you say: who is more ignorant, this person or his camel? Didn't you hear what he said? (Abu Daud). The Prophet (peace be upon him) had to say this in his absence, for he had left soon after the Prayer was over. Since he had uttered a wrong thing in the presence of the Prophet (peace be upon him), his remaining quiet at it could cause the misunderstanding that saying such a thing might in some degree be lawful; therefore, it was necessary that he should contradict it.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

Two of the companions, Muawiyah and Abu Jahm, sent the proposal of marriage to a lady, Fatimah bint Qais. She came to the Prophet (peace be upon him) and asked for his advice. He said: Muawiyah is a poor man and Abu Jahm beats his wives much. (Bukhari, Muslim). In this case, as there was the question of the lady's future and she had consulted the Prophet (peace be upon him) for his advice, he deemed it necessary to inform her of the two men's weaknesses.

One day when the Prophet (peace be upon him) was present in the apartment of Aishah, a man came and sought permission to see him. The Prophet (peace be upon him) remarked that he was a very bad man of his tribe. Then he went out and talked to him politely. When he came back into the house, Aishah asked: You have talked to him politely, whereas when you went out you said something different about him. The Prophet (peace be upon him) said, On the day of Resurrection the worst abode in the sight of Allah will be of the person whom the people start avoiding

because of his abusive language. (Bukhari, Muslim). A study of this incident will show that the Prophet (peace be upon him) in spite of having a bad opinion about the person talked to him politely because that was the demand of his morals; but he had the apprehension lest the people of his house should consider the person to be his friend when they would see him treating him kindly, and then the person might use this impression to his own advantage later. Therefore, the Prophet (peace be upon him) warned Aishah telling her that he was a bad man of his tribe. Once Hind bint Utbah, wife of Abu Sufyan, came to the Prophet (peace be upon him) and said: Abu Sufyan is a miserly person: he does not provide enough for me and my children's needs. (Bukhari, Muslim). Although this complaint from the wife in the absence of the husband was backbiting, the Prophet (peace be upon him) permitted it, for the oppressed one has a right that he or she may take the complaint of injustice to a person who has the power to get it removed.

From these precedents of the Sunnah of the Prophet (peace be upon him), the jurists and traditionalists have deduced this principle: *Ghibat* (backbiting) is permissible only in case it is needed for a real and genuine (genuine from the Shariah point of view) necessity, and the necessity may not be satisfied without having resort to it. Then on the basis of the same principle the scholars have declared that *ghibat* is permissible in the following cases:

(1) Complaining by an oppressed person against the oppressor before every such person who he thinks can do

- something to save him from the injustice.
- (2) To make mention of the evils of a person (or persons) with the intention of reform before those who can be expected to help remove the evils.
- (3) To state the facts of a case before a legal expert for the purpose of seeking a religious or legal ruling regarding an unlawful act committed by a person.
- (4) To warn the people of the mischief of a person (or persons) so that they may ward off the evil, e.g. it is not only permissible but obligatory to mention the weaknesses of the reporters, witnesses and writers, for without it, it is not possible to safeguard the Shariah against the propagation of false reports, the courts against injustices and the common people or the students against errors and misunderstandings. Or, for instance, if a person wants to have the relationship of marriage with somebody, or wishes to rent a house in the neighborhood of somebody, or wants to give something into the custody of somebody, and consults another person, it is obligatory for him to apprise him of all aspects so that he is not deceived because of ignorance.
- (5) To raise voice against and criticize the evils of the people who may be spreading sin and immorality and error or corrupting the people's faith and persecuting them.
- (6) To use nicknames for the people who may have become well known by those names, but this should be done for the purpose of their recognition and not with a view to condemn them. (For details, see Fathal-Bari, vol. X, p. 362; Sharh Muslim by An-Nawawi; Riyad us-Salihin; al-Jassas,

Ahkam al-Quran; Ruh al-Maani commentary on verse wa la yaghtab ba-dukum badan).

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

Apart from these exceptions it is absolutely forbidden to speak ill of a person behind his back. If what is spoken is true, it is ghibat; if it is false, it is calumny. And if it is meant to make two persons quarrel, it is malicious. The Shariah has declared all these as forbidden. In the Islamic society it is incumbent on every Muslim to refute a false charge made against a person in his presence and not to listen to it quietly, and to tell those who are speaking ill of somebody, without a genuine religious need, to fear God and desist from the sin. The Prophet (peace be upon him) has said: If a person does not support and help a Muslim when he is being disgraced and his honor being attacked, Allah also does not support and help him when he stands in need of His help; and if a person helps and supports a Muslim when his honor is being attacked and he is being disgraced, Allah Almighty also helps him when he wants that Allah should help him. (Abu Daud).

As for the backbiter, as soon as he realizes that he is committing this sin, or has committed it, his first duty is to offer repentance before Allah and restrain himself from this forbidden act. His second duty is that he should compensate for it as far as possible. If he has backbitten a dead person, he should ask Allah's forgiveness for the person as often as he can. If he has backbitten a living person, and what he said was also false, he should refute it before the people before whom he had made the calumny. And if what he said was true, he should never speak ill of

him in future, and should ask pardon of the person whom he had backbitten. A section of the scholars has expressed the opinion that pardon should be asked only in case the other person has come to know of it; otherwise one should only offer repentance, for if the person concerned is unaware and the backbiter in order to ask pardon goes and tells him that he had backbitten him, he would certainly feel hurt.

26 \* غیبت کی تعربیت ہے ہے کہ '' آدمی کسی شخص کے پیٹے ہیتے اس کے متعلق ایسی بات کے جواگر اسے معلوم ہو تو اس کو ناگوار گزرے ''۔ یہ تعربیت خود رسول الله صلی الله علیہ و سلم سے منقول ہے۔ صرت الوہ بریرہؓ کی روایت جے مسلم، الوداؤد، ترمذی، نسائی اور دوسرے محدثین نے نقل کیا ہے، اس میں صور نے غیبت کی یہ تعربیت بیان فرمائی ہے:

ذکرک اخاک ہما یکرہ قیل افرأیت ان کان فی اخی ما اقول؟ قال ان کان فیہ ما تقول فقد اغبھتۂ وان کان لھریکن فیہ ما تقول فقد بھتۂ۔ فیبت یہ ہے کہ '' تواپنے ہمائی کا ذکر اس طرح کرے ہواسے ناگوار ہو'' عرض کیا گیا کہ اگر میرے ہمائی میں وہ بات پائی جاتی ہو جو میں کہ رہا ہوں تواس صورت میں آپ کا کیا خیال ہے؟ فرمایا اگر اس میں وہ بات پائی جاتی ہو تو تو نے اس کی فیبت کی، اور اگر اس میں وہ موجود مذہوتو نے اس کی فیبت کی، اور اگر اس میں وہ موجود مذہوتو نے اس کی فیبت کی، اور اگر اس میں وہ موجود مذہوتو تو نے اس پر بہتان لگایا۔

ایک دوسری روایت جوامام مالک نے مؤطاء میں صرت مطلب بن عبداللہ سے نقل کی ہے اس کے الفاظ یہ ہیں:

ان برجلا سئل برسول الله صلى الله عليه و سلم ما الغيبته؟ فقال ان تذكر من المرءمايكرة ان يسمع قال يا برسول الله وان كان حقّا؟ قال اذاقلت بَاطلاً فذلك البهتان ـ ايك شخص في رسول الله صلى الله عليه وسلم سے پوچا غيبت كيا ہے؟ آپ في فرمايا " يه كه توكسى شخص كا ذكر اس طرح كرے كه وه سے تواسے نا گوار ہو" ـ اس في عرض كيا يا رسول الله اگر چه ميرى بات من ہو؟ آپ في جواب ديا اگر

تیری بات باطل ہو تو یہی چیز پھر بہتان ہے۔ ان ارشادات سے معلوم ہوا کہ کسی شخص کے خلاف اس کے پیچھے جھوٹا الزام لگانا بہتان ہے اور اس کے واقعی عیوب بیان کرنا غیبت۔ یہ فعل خواہ صریح الفاظ میں کیا جائے یا اشارہ وکنایہ میں، بہر صورت حرام ہے۔ اسی طرح یہ فعل خواہ آدمی کی زندگی میں کیا جائے یا اس کے مرنے کے بعد، دونوں صورتوں میں اس کی حرمت یکسال ہے۔ ابوداؤد کی روایت ہے کہ ماعزین مالک اسلمی کو جب زنا کے جرم میں رجم کی سزا دے دی گئی تو نبی صلی الله علیه و سلم نے راہ چلتے ایک صاحب کواپنے دوسرے ساتھی سے یہ کہتے س لیا کہ '' اس شخص کو دیکھو، اللہ نے اس کا پر دہ ڈھانک دیا تھا، مگر اس کے نفس نے اس کا پیچھا نہ چھوڑا جب تک پیر کتے کی موت نہ مار دیا گیا''۔ کچھ دور آگے جا کر راستے میں ایک گدھے کی لاش سربتی ہوئی نظر آئی۔ حضورٌ رک گئے اور ان دونوں اصحاب کو بلا کر فرمایا '' اتر بے اور اس گدھے کی لاش تناول فرمائیے '' ان دونوں نے عرض كيايارسول الله اسے كون كھائے گا؟ فرمايا: فما قلتما من عِرض اخيكما أنفاً أشد من اكل منهـ '' ابھی ابھی آپ لوگ اپنے بھائی کی عزت پر جو حزف زنی کر رہے تھے وہ اس گدھے کی لاش کھانے سے اس حرمت سے متنتنیٰ صرف وہ صورتیں ہیں جن میں کسی شخص کے پیٹے پیچے، یا اس کے مرنے کے بعد اس کی برانی بیان کرنے کی کوئی ایسی ضرورت لاحق ہو جو شریعت کی نگاہ میں ایک صیحے ضرورت ہو، اور وہ ضرورت غیبت کے بغیر پوری منہ ہو سکتی ہو، اور اس کے لیے اگر غیبت منہ کی جائے تو غیبت کی بہ نسبت زیادہ برسی برائی لازم آتی ہو۔ نبی صلی الله علیہ وسلم نے اس استثناء کو اصولاً یوں بیان فرمایا ہے: ان من الربي الربا الاستطالته في عرض المسلم بغير حق (ابوداؤد) بدترين زيادتي كبي مسلمان كي عزت یر ناحق حله کرنا ہے۔ اس ارشاد میں '' ناحق'' کی قیدیہ بتاتی ہے کہ ''حق'' کی بنا پر ایسا کرنا جائز ہے۔ پھر خود نبی صلی الله علیہ و

اس ارشاد میں '' مائی'' کی قید یہ بتائی ہے کہ '' می بنا پر ایسا کرما جائز ہے۔ چھر تود بھی صلی الله علیہ و سلم ہی کے طرز عمل میں ہم کوچند نظیریں ایسی ملتی ہیں جن سے معلوم ہوجاتا ہے کہ '' حق'' سے مراد کیا ہے اور کس قسم کے حالات میں غیبت بقدر ضرورت جائز ہو سکتی ہے۔ ایک مرتبہ ایک بدوآ کر حضور کے چیچھے نیاز میں شامل ہوا اور نماز ختم ہوتے ہی یہ کہتا ہوا جل دیا کہ '' خدایا مجھ پر رحم کر اور محد سلم پر، اور ہم دونوں کے سواکسی کو اس رحمت میں شریک یہ کر''۔ حضورٌ نے صحابہ سے فرمایا اتقولون هواضلّ امربعيرة؟ المرتسمعو االي ما قال؟ ‹‹ تم لوك كيا كيتے مو، يه شخص زياده نادان ہے يا اس کا اونٹ؟ تم نے سنا نہیں کہ یہ کیا کہہ رہا تھا''(ابو داؤد)۔ نیہ بات حضورٌ کو اس کے بیٹے پیچھے کہنی پڑی کیونکہ وہ سلام پھیرٰتے ہی جِا چکا تھا اس نے چونکہ حضور کی موجودگی میں ایک بہت غلط باِت کہہ دی تھی، اور آپ کا اس پر خاموش ره جانا کسی شخص کو اس غلط قهمی میں ڈال سکتا تھاکہ ایسی بات کہنا کسی درجہ میں جائز ہو سکتا ہے، اس لیے ضروری تھاکہ آپ اس کی تردید فرمائیں۔ ایک خاتون فاطمہ بنت قبیں کو دو صاحبوں نے نکاح کا پیغام دیا۔ ایک حضرت معاویہ دوسرے حضرت ابوالجهم۔ انہوں نے آکر حضور سے مثورہ طلب کیا۔ آپ نے فرمایا '' معاویہ مفلس ہیں اور ابو کہم بیوبوں کو بہت مارتے پیٹتے ہیں''۔ (بخاری و مسلم)۔ یہاں ایک خاتون کے لیے مستقبل کی زندگی کا مسئلہ در پیش تھا اور حضورٌ سے انہوں نے مثورہ طلب کیا تھا اس حالت میں آپ نے ضروری سمجھا کہ دونوں صاحبوں کی جو کمزوریاں آپ کے علم میں ہیں وہ انہیں بنا دیں۔ ایک روز حضور حضرت عائشہ رضی الله علها کے ہاں تشریف فرما تھے۔ ایک شخص نے آگر ملاقات کی اجازت طلب کی۔ حضور نے فرمایا کہ یہ اپنے قبیلے کا بہت برا آدمی ہے۔ پھر آپ باہر تشریف لے گئے اور اس سے بوی نرمی کے ساتھ بات کی۔ گھر میں واپس تشریف لائے تو صرت عائشہ رضی الله عدما نے عرض کیا آپ نے تو اس سے برسی اچھی طرح گفتگو فرمائی مالانکہ باہر جاتے وقت آپ نے اس کے متعلق وہ کچھے فرمایا تھا۔ جواب میں آت نے فرمایا: ان شرّ الناس منزلتہ عند الله یوم القیمتہ من ودعہ (اوتر کہ) الناس اتقاء فحشہ۔ '' خدا کے نزدیک قیامت کے روز بدترین مقام اس شخص کا ہو گا جس کی بدزبانی سے ڈرکر لوگ اس سے ملنا جلنا چھوڑ دیں '' ( بخاری و مسلم )۔ اس واقعہ پر غور کیجیے تو معلوم ہو گاکہ حضور نے اس شخص کے متعلق بری رائے رکھنے کے باوجود اس کے ساتھ اچھی طرح بات چیت تواس لیے کی کہ آپ کا افلاق اس کا تقاضا کرتا تھا۔ لیکن آپ کو یہ اندیشہ ہواکہ آپ کے گھر والے آپ کو اس سے مہر بانی برستے دیکھ کر کہیں اسے آپ

کا دوست بنہ سمجھ لیں اور بعد میں کسی وقت وہ اس کا ناجائز فائدہ بنہ اٹھائے۔ اس لیے آپ نے صنرت عائشہ رضی الله علها کو خبر دار کر دیا که وہ اپنے قبیلے کا بہت برا آدمی ہے۔ ایک موقع پر حضرت الو سفیان کی بیوی ہند بن عتبہ نے آکر حضور سے عرض کیا کہ '' ابو سفیان ایک بخیل آدمی ہیں، مجھے اور میرے بچوں کو اتنا نہیں دیتے جو ضروریات کے لیے کافی ہو'' (بخاری و مسلم)۔ بیوی کی طرف سے شوہر کی غیر موجودگی میں بیہ شکایت اگر چہ غیبت تھی، مگر حضور نے اس کو جائز رکھا، کیونکہ مظلوم کو بیہ حق پہنچتا ہے کہ قلم کی شکایت کسی ایسے شخص کے پاس لے جانے جواس کورفع کرا سکتا ہو۔ سنت رسول صلی الله علیه و سلم کی ان نظیروں سے استفادہ کر کے فقهاء و محدثین نے یہ قاعدہ افذکیا ہے کہ '' غیبت صرف اس صورت میں جائز ہے جب کہ ایک صحیح (یعنی شرعاً صحیح) غرض کے لیے اس کی ضرورت ہواور وہ ضرورت اس کے بغیر پوری یہ ہوسکتی ہو''۔ پھراسی قاعدے پر بناء رکھتے ہوئے علماء نے غیبت کی حب ذيل صورتين جائز قرار دي مين: 1)۔ ظالم کے خلاف مظلوم کی شکایت ہراس شخص کے سامنے جس سے وہ یہ توقع رکھتا ہوکہ وہ ظلم کو دفع کرنے کے لیے کچھ کر سکتا ہے۔ 2)۔ اصلاح کی نبیت سے کسی شخص یا گروہ کی برائیوں کا ذکر ایسے لوگوں کے سامنے جن سے یہ امید ہوکہ وہ ان برانیوں کو دور کرنے کے لیے کچھ کر سکیں گے۔ 3)۔ استفتاء کی غرض سے کسی مفتی کے سامنے صورت واقعہ بیان کرنا جس میں کسی شخص کے کسی غلط فعل 4)۔ لوگوں کو کسی شخص یا اشخاص کے شرسے خبر دار کرنا تاکہ وہ اس کے نقصان سے بچ سکیں۔ مثلاً راویوں، گواہوں اور مصنفین کی کمزوریاں بیان کرنا بالاتفاق جائز ہی نہیں واجب ہے کیونکہ اس کے بغیر شریعت کو غلط روایتوں کی اشاعت سے، عدالتوں کو بے انصافی سے، اور عوام یا طالبانِ علم کو گمراہیوں سے بچانا ممکن نہیں ہے۔ یا مثلاً کوئی شخص کسی سے شادی ہیاہ کا رشتہ کرنا چاہتا ہو، یا کسی کے پردوس میں مکان لینا چاہتا ہو، یا کسی سے شرکت کا معاملہ کرنا چاہتا ہو، یا کسی کو اپنی امانت سوندپنا چاہتا ہو اور آپ سے مثورہ لے تو آپ کے لیے

واجب ہے کہ اس کا عیب و صواب اسے بتا دیں ٹاکہ نا واقفیت میں وہ دھوکا یہ کھائے۔ 5)۔ ایسے لوگوں کے غلاف علیٰ الاعلان آواز بلند کرنا اور ان کی برائیوں پر تنقید کرنا جو فنق و فجور پھیلا رہے ہوں، یا بدعات اور گمراہیوں کی اشاعت کر رہے ہوں، یا خلق خدا کو بے دینی اور ظلم وجور کے فتنوں میں مبتلا کر رہے 6)۔ جو لوگ کسی برے لقب سے اس قدر مشہور ہو چکے ہوں کہ وہ اس لقب کے سواکسی اور لقب سے پہچانے نہ جاسکتے ہوں ان کے لیے وہ لقب استعال کرنا بغرض تعربیت نہ کہ بغرض تنقیص۔ (تقصیل کے لیے ملاحظہ ہو، فتح الباری جلد 10، ص 362۔ شرح مسلم للنووی، باب تحریم الغیبۃ۔ ریاض الصالحين، باب ما يباح من الغيبة ـ احكام القرآن للجصاص و روح المعانى، تفيير آيه ولا يغتب بعضكم ان منتثنیٰ صورتوں کے ماسوا پیپھے لیجھے کسی کی بدگونی کرنا مطلقاً حرام ہے۔ یہ بدگونی اگر پنجی ہو تو غیبت ہے، جھوٹی ہو تو بہتان ہے، اور دو آدمیوں کو لڑانے کے لیے ہو تو چغلی ہے۔ شریعت ان تینوں چیزوں کو حرام کرتی ہے۔ اسلامی معاشرے میں ہرمسلمان پر بیر لازم ہے کہ اگر اس کے سامنے کسی شخص پر جھوٹی تہمت لگائی جا رہی ہو تو وہ اس کو خاموشی سے مذسنے بلکہ اس کی تر دید کرے، اور اگر کسی جائز شرعی ضرورت کے بغیر کسی کی واقعی برائیاں بیان کی جا رہی ہوں تو اس فعل کے مرتکبین کو خدا سے ڈرانے اور اس گناہ سے باز رہنے کی تلقین کرے۔ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ: ما من امرئِ يخذل امرءًا مسلماً في موضع تنتهك فيه حرمته و ينتقص فيه من عرضِم الاخذله الله تعالىٰ في مواطن يحبّ فيها نصرتم، وما من امريءٍ ينصر امرءًا مسلماً في مو ضع ينتقص فِيم مِن عِرضہ وینتھک فیمِمِنُ حرمتہ الانصرہ الله عز و جل فی مواطن یحب فیھا نصر تہ (ابوداؤد)۔ اگر کوئی شخص کسی مسلمان کی حایت ایسے موقع پر نہیں کرتا جہاں اس کی تذلیل کی جارہی ہواور اس کی عزت پر حله کیا جا رہا ہو تو الله تعالیٰ بھی اس کی حایت ایسے مواقع پر نہیں کرتا جماں وہ الله کی مدد کا خواہاں ہو۔ اور اگر کوئی شخص کسی مسلمان کی حایت ایسے موقع پر کرتا ہے جہاں اس کی عزت پر حلہ کیا جا رہا ہواور اس کی تذکیل و

توہین کی جارہی ہوتواللہ عزوجل اس کی مدداییے مواقع پر کرتا ہے جہاں وہ جاہتا ہے کہ اللہ اس کی مدد کرے۔ رہا غیبت کرنے والا، توجس وقت مجھی اسے احباس ہو جائے کہ وہ اس گناہ کا ارتکاب کر رہا ہے یا کر چکا ہے، اس کا پہلا فرض یہ ہے کہ اللہ سے توبہ کرے اور اس حرام فعل سے رک جائے۔ اس کے بعد دوسرا فرض اس پر بیہ عائد ہوتا ہے کہ حتی الامکان اس کی تلافی کرے۔ اگر اس نے کسی مرے ہوئے آدمی کی غیبت کی ہو تواس کے حق میں کثرت سے دعائے مغفرت کرے۔ اگر کسی زندہ آدمی کی غیبت کی ہواور وہ خلاف واقعہ بھی ہو توان لوگوں کے سامنے اس کی تردید کرے جن کے سامنے وہ پہلے یہ بہتان تراشی کر چکا ہے۔اور اگر سچی غیبت کی ہوتوآئندہ پھر تھھی اس کی برائی نہ کرے اور اس شخص سے معافی مانگے جس کی اس نے برائی کی تھی۔ علماء کا ایک گروہ کہتا ہے کہ معافی صرف اس صورت میں مانگنی چاہیے جب کہ اس شخص کواس کا علم ہو چکا ہو، ورنہ صرف توبہ پر اکتفا کرنا چاہیے، کیونکہ اگر وہ شخص بے خبر ہواور غیبت کرنے والا معافی مانگنے کی خاطر اسے جاکریہ بتائے کہ میں نے تیری غیبت کی تھی تو یہ چیزاس کے لیے اذبت کی موجب ہوگی۔ \*27 In this sentence Allah by likening backbiting to eating the dead brother's flesh has given the idea of its being an abomination. Eating the dead flesh is by itself abhorrent; and when the flesh is not of an animal, but of a man, and that too of one's own dead brother, abomination would be added to abomination. Then, by presenting the simile in the interrogative tone it has been made all the more impressive, so that every person may ask his own conscience and

and when the flesh is not of an animal, but of a man, and that too of one's own dead brother, abomination would be added to abomination. Then, by presenting the simile in the interrogative tone it has been made all the more impressive, so that every person may ask his own conscience and decide whether he would like to eat the flesh of his dead brother. If he would not, and he abhors it by nature, how would he like that he should attack the honor of his brother-in-faith in his absence, when he cannot defend himself and when he is fully unaware that he is being disgraced. This shows that the basic reason of forbidding backbiting is not that the person being backbitten is being

hurt but speaking ill of a person in his absence is by itself unlawful and forbidden whether he is aware of it, or not, and whether he feels hurt by it or not. Obviously, eating the flesh of a dead man is not forbidden because it hurts the dead man; the dead person is wholly unaware that somebody is eating of his body, but because this act by itself is an abomination. Likewise, if the person who is backbitten also does not come to know of it through any means, he will remain unaware throughout his life that somebody had attacked his honor at a particular time before some particular people and on that account he had stood disgraced in the eyes of those people. Because of this unawareness he will not feel at all hurt by this backbiting, but his honor would in any case be sullied. Therefore, this act in its nature is not any different from eating the flesh of a dead brother.

27\*اس فقرے میں الله تعالیٰ نے غیبت کو مرے ہوئے بھائی کا گوشت کھانے سے تشہید دے کر اس فعل کے انتہائی گھناؤنا ہونے کا تصور دلایا ہے۔ مردار کا گوشت کھانا بجائے نود نفرت کے قابل ہے، کجا کہ وہ گوشت بھی کسی جانور کا نہیں بلکہ انسان کا ہو، اور انسان بھی کوئی اور نہیں فود اپنا بھائی ہو۔ پھر اس تشہید کو سوالیہ انداز میں پیش کر کے اور زیادہ مؤثر بنا دیا گیا ہے گا کہ ہر شخص اپنے ضمیر سے پوچر کر نود فیصلہ کرے کہ آیا وہ اپنے مرے ہوئے بھائی کا گوشت کھانے کے لیے تیار ہے؟ اگر نہیں ہے اور اس کی فطرت اس چیز سے گھن کھاتی ہے تو آخر وہ کیسے یہ بات پند کرتا ہے کہ اپنے ایک مومن بھائی کی غیر موجودگی میں اس کی عزت پر علمہ کرے جال وہ اپنی مدافعت نہیں کر سکتا اور جال اس کو یہ خبرتک نہیں ہے کہ اس کی بے عزتی کی جارہی ہے؟ اس ارشاد سے یہ بات بھی معلوم ہوئی کہ غیبت کے جرام ہونے کی بنیادی وجہ اس تیض کی جارہ بی بنائی کرنا بجائے نود ول آزاری نہیں ہے جس کی غیبت کی گئی ہو، بلکہ کسی شخص کی غیر موجودگی میں اس کی برائی کرنا بجائے نود ول آزاری نہیں ہے جس کی غیبت کی گئی ہو، بلکہ کسی شخص کی غیر موجودگی میں اس کی برائی کرنا بجائے نود ول آزاری نہیں ہے جس کی غیبت کی گئی ہو، بلکہ کسی شخص کی غیر موجودگی میں اس کی برائی کرنا بجائے نود ول آزاری نہیں ہے جس کی غیبت کی گئی ہو، بلکہ کسی شخص کی غیر موجودگی میں اس کی برائی کرنا بجائے نود حرام ہو قطح نظراس سے کہ اس کواس کا علم ہویا نہ ہواور اس کواس فعل سے اذبت پینچے یا نہ پینچے۔ ظاہر

ہے کہ مرے ہونے آدمی کا گوشت کھانا اس لیے حرام نہیں ہے کہ مردے کواس سے تکلیف ہوتی ہے۔ مردہ بے چارہ تواس سے بے خبر ہوتا ہے کہ اس کے مرنے کے بعد کوئی اس کی لاش مجنبوڑ رہا ہے۔ مگریہ فعل بجائے خود ایک نہایت گھناؤما فعل ہے۔ اسی طرح جس شخص کی غیبت کی گئی ہواس کو بھی اگر کسی ذریعہ سے اس کی اطلاع یہ چینجے تووہ عمر مجمراس بات سے بے خبررہے گاکہ کھاں کس شخص نے کب اس کی عزت پر کن لوگوں کے سامنے حلہ کیا تھا اور اس کی وجہ سے کس کس کی نظرمیں وہ ذلیل و حقیر ہو کر رہ گیا۔ اس بے خبری کی وجہ سے اسے اس غیبت کی سرے سے کوئی اذبت نہ پہنچے گی، مگر اس کی عزت پر بہر مال اس سے حرف آئے گا، اس لیے بیہ فعل اپنی نوعیت میں مردہ بھائی کا گوشت کھانے سے مختلف نہیں ہے۔

13. O mankind, indeed We created you from a male and a female, and We made you into nations and tribes so that you may recognize one another. Indeed, the most noble among you with Allah is the most righteous of you. \*28 Indeed, Allah is All knowing, All

Aware. \*29

يَايَّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقُنْكُمُ السَّاسُ مِنْ بِينَك م نَ پيداكيا تکوایک مرد اور ایک عورت سے اور بنادیا ہم نے تکو قومیں اور قبیلے تاکه شاخت کرو آپس میں۔بیشک تم میں زیادہ عزت والا الله کے نزدیک وہ ہے جو زیادہ متقی ہے <sup>28\*</sup> بیشک الله جاننے والا

مِّنُ ذَكْرٍ وَّأْنَثْى وَ جَعَلَنْكُمُ شُعُوْبًا وَ قَبَابِلَ لِتَعَامَفُوا اللهَ إِنَّ ٱكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ اتقعم التا عليم

\*28 In the preceding verses the Muslims were addressed and given necessary instructions to safeguard the Muslim community against social evils. In this verse the whole of mankind has been addressed to reform it of the great evil

that has always been causing universal disruption in the world, that is, the prejudices due to race, color, language, country, and nationality. On account of these prejudices man in every age has generally been discarding humanity and drawing around himself some small circles and regarding those born within those circles as his own people and those outside them as others. These circles have been drawn on the basis of accidental birth and not on rational and moral grounds. In some cases their basis is the accident of being born in a particular family, tribe, or race, and in some particular geographical region, or in a nation having a particular color or speaking a particular language. Then the discrimination between one's own people and others is not only confined to this that those who are looked upon as one's own people are shown greater love and cooperation than others, but this discrimination has assumed the worst forms of hatred, enmity, contempt and tyranny. New philosophies have been propounded for it, new religions invented, new codes of law made and new moral principles framed; so much so that nations and empires have made this distinction a permanent way of life with them and practiced it for centuries. The Jews on this very basis regarded the children of Israel as the chosen people of God and even in the practice of their religious rites looked upon the non-Jews as inferior to the Jews in rights and rank. This very discrimination gave birth to class distinctions (varnashrama) among the Hindus according to which superiority of the Brahmins was established, all other human beings came to be regarded as inferior and unclean

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

and the shudras cast into the depths of disgrace and degradation. Every person can see for himself even in this 20th century what atrocities have been committed against the colored people in Africa and America on account of the distinction between the white and the black. The treatment that the Europeans meted out to the Red Indian race in America and to the weak nations of Asia and Africa had the same concept underlying it. They thought that the rights and property and honor of all those who had been born outside the frontiers of their own land and nation were lawful for them and they had the right to plunder and take them as their slaves and exterminate them if need be. The worst examples of how the nationalism of the western nations has turned one nation against the others and made it their bloodthirsty enemy have been seen in the wars of the recent past and are being seen even in the present time. In particular, if what was manifested by the racism of the Nazi Germany and the concept of the superiority of the Nordic race in the last World War is kept in view. One can easily judge how stupendous and devastating is the error for whose reform this verse of the Quran was revealed. In this brief verse, Allah has drawn the attention of all

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

mankind to three cardinal truths:

(1) The origin of all of you is one and the same. Your whole species has sprung up from one man and one woman. All your races that are found in the world today are, in fact, the branches of one initial race that started with one mother and one father. In this process of creation there is no basis whatsoever for the divisions and distinctions in

which you have involved yourselves because of your false notions. One God alone is your Creator. Different men have not been created by different gods. You have been made from one and the same substance. It is not so that some men have been made from some pure and superior substance and some other men from some impure and inferior substance. You have been created in one and the same way; it is not also so that different men have been created in different ways. And you are the offspring of the same parents; it is not so that in the beginning there were many human couples which gave birth to different populations in the different regions of the world.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

(2) In spite of being one in origin, it was natural that you should be divided into nations and tribes. Obviously, all the men on the earth could not belong to one and the same family. With the spread of the race it was inevitable that countless families should arise, and then tribes and nations should emerge from the families. Similarly, it was inevitable that after settling in different regions of the earth, there should be differences of colors, features, languages and ways of living among the people, and it was also natural that those living in the same region should be closer in affinity and those living in remote regions not so close. But this natural difference never demanded that distinctions of inequality, of high and low, of noble and mean, should be established on its basis, that one race should claim superiority over the other, the people of one color should look down upon the people of other colors, and that one nation should take preference over the other

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

without any reason. The Creator had divided the human communities into nations and tribes for that was a natural way of cooperation and distinction between them. In this way alone could a fraternity, a brotherhood, a tribe and a nation combine to give birth to a common way of life and to cooperate with each other in the affairs of the world. But it was all due to satanic ignorance that the differences among mankind created by Allah to be a means of recognition, were turned into a means of mutual boasting and hatred, which led mankind to every kind of injustice and tyranny. (3) The only basis of superiority and excellence that there is, or can be, between man and man is that of moral excellence. As regards birth, all men are equal, for their Creator is One, their substance of creation is one, and their way of creation is one, and they are descended from the same parents. Moreover, a person's being born in a particular country, nation, or clan is just accidental. Therefore, there is no rational ground on account of which one person may be regarded as superior to the other. The real thing that makes one person superior to others is that one should be more God-conscious, a greater avoider of evils, and a follower of the way of piety and righteousness. Such a man, whether he belongs to any race, any nation and any country, is valuable and worthy on account of his personal merit. And the one who is reverse of him in character is in any case an inferior person whether he is black or white, born in the east or the west. These same truths that have been stated in this brief verse of the Quran have been explained in greater detail by the

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

Prophet (peace be upon him) in his addresses and traditions. In the speech that he made on the conquest of Makkah, after going round the Kabah, he said:

Thank God Who has removed from you the blemish of ignorance and its arrogance. O people, men are divided into classes: the pious and righteous, who are honorable in the sight of Allah, and the sinful and vicious, who are contemptible in the sight of Allah, whereas all men are the children of Adam and Adam had been created by Allah from clay. (Baihaqi, Tirmidhi).

On the occasion of the Farewell Pilgrimage, in the midst of the Tashriq days, he addressed the people, and said:

O people, be aware: your God is One. No Arab has any superiority over a non-Arab, and no non-Arab any superiority over an Arab, and no white one has any superiority over a black one, and no black one any superiority over a white one, except on the basis of *taqwa* (piety). The most honorable among you in the sight of Allah is he who is the most pious and righteous of you. Say if I have conveyed the Message to you? And the great congregation of the people responded, saying: Yes, you have, O Messenger of Allah. Thereupon the Prophet (peace be upon him) said: Then let the one who is present convey it to those who are absent. (Baihaqi).

In a Hadith he has said: You are all the children of Adam, and Adam was created from the dust. Let the people give up boasting of their ancestors, otherwise they will stand more degraded than a mean insect in the sight of Allah. (Bazzar).

In another Hadith the Prophet(peace be upon him) said: Allah will not inquire about your lineage on the Day of Resurrection. The most honorable in the sight of Allah is he who is most pious. (Ibn Jarir).

In still another Hadith he said: Allah does not see your outward appearances and your possessions but He sees your hearts and your deeds. (Muslim, lbn Majah).

These teachings have not remained confined to words only but Islam has practically established a universal brotherhood of the believers on the basis, which does not allow any distinction on account of color, race, language, country and nationality which is free from every concept of high and low, clean and unclean, mean and respectable, which admits all human beings with equal rights, whether they belong to any race and nation, any land or region. Even the opponents of Islam have to admit that no precedent is found in any religion and any system of the success with which the principle of human equality and unity has been given practical shape in the Muslim society, nor has it ever been found. Islam is the only religion which has welded and combined innumerable races and communities scattered in all corners of the earth into one universal ummah.

In this connection, a misunderstanding also needs to be removed. In the case of marriage, the importance that Islamic law gives to *kufv* (likeness of status) has been taken by some people in the sense that some brotherhoods are noble and some mean, and matrimonial relations between them are objectionable. But this, in fact, is a wrong idea.

According to the Islamic law, every Muslim man can marry every Muslim woman, but the success of the matrimonial life depends on maximum harmony and conformity between the spouses as regards habits, characteristics and ways of life, family traditions and economic and social status, so that they may get on well with each other. This is the real object of being equal and alike. Where there is unusual difference and disparity between the man and the woman in this regard, lifelong companionship will be difficult. That is why the Islamic law disapproves of such intermarriages, and not for the reason that one of the spouses is noble and the other mean, but for the reason that in case there is a clear and apparent difference and distinction in status, there would be a greater possibility of the failure of the matrimonial life if the marriage relationship was established.

28 \* پہلی آیات میں اہل ایمان کو خطاب کر کے وہ ہدایات دی گئی تھیں ہو مسلم معاشرے کو خرابیوں سے محفوظ رکھنے کے لیے ضروری ہیں۔ اب اس آیت میں پوری نوع انسانی کو خطاب کر کے اس عظیم گمراہی کی اصلاح کی گئی ہے جو دنیا میں ہمیشہ عالمگیر فیاد کی موجب بنی رہی ہے، یعنی نسل، رنگ، زبان، وطن اور قومیت کا تعصب قدیم ترین زمانے سے آج تک ہر دور میں انسان بالعموم انسانیت کو نظر انداز کر کے اپنے گرد کچھ چھوٹے چھوٹے چھوٹے دائرے کھینچتا رہا ہے جن کے اندر پیدا ہونے والوں کو اس نے اپنا، اور باہر پیدا ہونے والوں کو غیر قرار دیا ہے۔ یہ دائرے کسی عظلی اور اخلاقی بنیاد پر نہیں بلکہ اتفاقی پیدائش کی بنیاد پر بنائے گئے میں۔ کہیں ان کی بنا ایک غاندان، قبلے یا نسل میں پیدا ہونا ہے، اور کہیں ایک جغرافیائی خطے میں یا ایک غاص رنگ والی یا ایک غاص زبان بولنے والی قوم میں پیدا ہو جانا۔ پھر ان بنیادوں پر اپنے اور غیر کی جو تمیز قائم غاص زبان بولنے والی قوم میں پیدا ہو جانا۔ پھر ان بنیادوں پر اپنے اور غیر کی جو تمیز قائم غاص زبان بولنے والی قوم میں پیدا ہو جانا۔ پھر ان بنیادوں پر اپنے اور غیر کی جو تمیز قائم غاص زبان بولنے والی قوم میں پیدا ہو جانا۔ پھر ان بنیادوں پر اپنے اور غیر کی جو تمیز قائم کی گئی ہے وہ صرف اس مدتک محدود نہیں رہی ہے کہ جنیں اس لحاظ سے اپنا قرار دیا گیا ہو کہ ان کے ساتھ

غیروں کی بہِ نسبت زیادہ محبت اور زیادہ تعاون ہو، ملکہ اس تمیز نے نفرت، عداوت، تحقیر و تذکیل اور ظلم و ستم کی بدترین شکلیں اختیار کی ہیں۔ اس کے لیے فلسفے گھڑے گئے ہیں۔ مذہب ایجاد کیے گئے ہیں۔ قوانین بنائے گئے ہیں۔ اخلاقی اصول وضع کیے گئے ہیں۔ قوموں اور سلطنتوں نے اس کو اپنا مستقل مسلک بنا کر صدیوں اس پر عمل در آمد کیا ہے۔ یہودیوں نے اسی بناء پر بنی اسرائیلیوں سے فروتر رکھا۔ ہندوؤں کے ہاں ورن آشرم کو اسی تمیزنے جنم دیا جس کی رو سے برہمنوں کی برتزی قائم کی گئی، او پنجی ذات والوں کے مقابلے میں تمام انسان نیچ اور مایاک ٹھیرائے گئے، اور شودروں کو انتہائی ذلت کے گڑھ میں چھینک دیا گیا۔ کالے اور گورے کی تمیزنے افریقہ اور امریکہ میں سیاہ فام لوگوں پر جو ظلم ڈھائے ان کو تاریخ کے صفحات میں تلاش کرنے کی ضرورت نہیں، آج اس بیبویں صدی ہی میں ہر شخص اپنی آمکھوں سے انہیں دیکھ سکتا ہے۔ یورپ کے لوگوں نے براعظم امریکہ میں جاکر کر ریڈانڈین نسل کے ساتھ جو سلوک کیا اور ایشیا اور افریقہ کی کمزور قوموں پر اپنا تسلط قائم کر کے جو برتاؤان کے ساتھ کیا اسکی نہ میں بھی یہی تصور کار فرما رہاکہ اپنے وطن اور اپنی قوم کے حدود سے باہر پیدا ہونے والوں کی جان، مال اور آبروان پر مباح ہے اور انہیں حق پہنچتا ہے کہ ان کو لوٹیں، غلام بنائیں، اور ضرورت پڑے تو صفحۂ ہستی سے مٹا دیں۔ مغربی اقوام کی قوم پر ستی نے ایک قوم کو دوِسری قوموں کے لیے جس طِرح درندہ بنا کر رکھ دیا ہے اس کی بدترین مثالیں زمانہ قریب کی لڑائیوں میں دیکھی جاچکی ہیں اور آج بھی دیکھی جا رہی ہیں۔ خصوصیت کے ساتھ نازی جرمنی کا فلسفہ نسلیت اور نارڈل نسل کی برتری کا تصور پھھلی جنگ عظیم میں جو کرشمے دکھا چکا ہے انہیں نگاہ میں رکھا جائے تو آدمی بآسانی یہ اندازہ کر سکتا ہے کہ وہ کتنی عظیم تباہ کن گمراہی ہے جس کی اصلاح کے لیے قرآن مجید کی یہ آیت نازل ہوئی اس مخضر سی آیت میں الله تعالیٰ نے تمام انسانوں کو مخاطب کر کے تین نہایت اہم اصولی تحقیقتیں بیان ایک ہیر کہ تم سب کی اصل ایک ہے، ایک ہی مرد اور ایک ہی عورت سے تمہاری پوری نوع وجود میں آئی ہے، اور آج تمہاری جتنی نسلیں مبھی دنیا میں پائی جاتی ہیں وہ در حقیقت ایک ابتدائی نسل کی شاخیں ہیں جو

ایک ماں اور ایک باپ سے شروع ہوئی تھی۔ اس سلسلہ تخلیق میں کسی جگہ مبھی اس تفرقے اور اونچ زیج کے لیے کوئی بنیاد موجود نہیں ہے جس کے زعم باطل میں تم مبتلا ہو۔ ایک ہی خدا تمہارا خالق ہے، ایسا نہیں ہے کہ مختلف انسانوںِ کو مختلف خداؤں نے پیدا کیا ہو۔ ایک ہی مادہ تخلیق سے تم بنے ہو، ایسا مجھی نہیں ہے کہ کچھ انسان کسی پاک یا بڑھیا مادے سے بنے ہوں اور کچھ دوسرے انسان کسی ناپاک یا گھٹیا مادے سے بن گئے ہوں۔ ایک ہی طریقے سے تم پیدا ہوئے ہو، یہ بھی نہیں ہے کہ مختلف خطوں کی آبادیاں الگ الگ پیدا ہوئی ہوں۔ دوسرے بیر کہ اپنی اصل کے اعتبار سے ایک ہونے کے باوجود تمہارا قوموں اور قبیلوں میں تقسیم ہو جانا ایک فطری امر تھا۔ ظاہر ہے کہ پوری روئے زمین پر سارے انسانوں کا ایک ہی خاندان تو نہیں ہو سکتا تھا۔ نسل برھنے کے ساتھ ناگزیر تھاکہ بے شمار خاندان بنیں اور چھر خاندانوں سے قبائل اور اقوام وجود میں آ جائیں۔ اسی طرح زمین کے مختلف خطوں میں آباد ہونے کے بعد رنگ، خد و خال، زبانیں، اور طرز بود و ماند بھی لا محالہ مختلف ہی ہو جانے تھے، اور ایک خطے کے رہنے والوں کو باہم قربیب تر اور دور دراز خطوں کے رہنے والوں کو بعید تر ہی ہونا تھا۔ مگر اس فطری فرق وانتلاف کا تفاضا یہ ہر گزینہ تھا کہ اس کی بنیاد پر اونچے نیچ، شریف اور تحمین، برتر اور تحمتر کے امتیازات قائم کیے جائیں، ایک نسل دوسری نسل پر اپنی فضیلت جتائے، ایک رنگ کے لوگ دوسرے رنگ کے لوگوں کو ذلیل و حقیر جانیں، ایک قوم دوسری قوم پر اپنا تفوّق جائے، اور انسانی حقوق میں ایک گروہ کو دوسرے گروہ پر ترجیح عاصل ہو۔ خالق نے جس وجہ سے انسانی گروہوں کو اقوام اور قبائل کی شکل میں مرتب کیا تھا وہ صرف یہ تھی کہ ان کے درمیان باہمی تعارف اور تعاون کی فطری صورت یہی تھی۔ اسی طریقے سے ایک خاندان، ایک برادری، ایک قبیلے اور ایک قوم کے لوگ مل کر مشترک بنا سکتے تھے اور زندگی کے معاملات میں ایک دوسرے کے مدد گاربن سکتے تھے۔ مگریہ محض شیطانی جمالت تھی کہ جس چیزکو اللہ کی بنائی ہوئی فطرت نے تعارف کا ذریعہ بنایا تھا اسے تفاخر اور تنافر کا ذریعہ بنا لیا گیا اور مچر نوبت ظلم و عدوان تک پہنچا دی گئی۔ تبیسرے بیہ کہ انسان اور انسان کے درمیان فضیلت اور برتزی کی بنیاد اگر کوئی ہے اور ہو سکتی ہے تو وہ صرف

اخلاقی فضیلت ہے۔ پیدائش کے اعتبار سے تمام انسان یکساں ہیں، کیونکہ ان کا پیداکرنے والا ایک ہے، ان کا مادہ پیدائش اور طربق پیدائش ایک ہی ہے، اور ان سب کا نسب ایک ہی ماں باپ تک پہنچتا ہے۔ علاوہ بریں کسی شخص کا کسی خاص ملک قوم یا برادری میں پیدا ہونا ایک اتفاقی امرہے جس میں اس کے اپنے ارادہ وانتخاب اور اس کی اپنی سعی و کوشش کا کوئی دخل نہیں ہے۔ کوئی معقول وجہ نہیں کہ اس لحاظ سے کسی کو کسی پر فضیلت حاصل ہو۔ اصل چیز جس کی بنا پر ایک شخص کو دوسروں پر فضیلت حاصل ہوتی ہے وہ یہ ہے کہ وہ دوسروں سے بڑھ کر غدا سے ڈرنے والا، برائیوں سے بیجنے والا، اور نیکی ویا کیزگی کی راہ پر چلنے والا ہو۔ ایسا آدمی خواہ کسی نسل، کسی قوم اور کسی ملک سے تعلق رکھتا ہو، اپنی ذاتی خوبی کی بناء پر قابل قدر ہے۔ اور جس کا عال اس کے برعکس ہووہ بہر عال ایک محمتر درجے کا انسان ہے چاہے وہ کالا ہویا گورا، مشرق میں پیدا ہوا ہویا یمی حقائق جو قرآن کی ایک مختصر سی آیت میں بیان کیے گئے ہیں، رسول الله صلی اللہ علیہ و سلم نے ان کو اپنے مختلف خطبات اور ارشادات میں زیادہ کھول کر بیان فرمایا ہے۔ فنخ مکہ کے موقع پر طواف کھبہ کے بعد آپ نے جو تقریر فرمائی تھی اس میں فرمایا: الحمد لله الذي اذهب عنكم عيبته الجاهليته و تكبر ها ـ يا ايهالناس، الناس ، جلان، برُّ تقي كريمٌ على الله ، و فاجر شقى هَتِنَّ على الله \_ الناس كله هر بنو أدم و خلق الله أدم من ترابٍ \_ (بيقى فی شعب العیان ـ ترمذی ) شکر ہے اس خدا کا جس نے تم سے جاہلیت کا عیب اور اس کا تکبر دور کر دیا۔ لوگو، تمام انسان بس دوہی حصوں میں تقیم ہوتے ہیں۔ ایک، نیک اور پر ہیز گار، جو الله کی نگاہ میں عزت والا ہے۔ دوسرا فاجر اور شقی، جو الله کی نگاہ میں ذلیل ہے۔ ورنہ سارے انسان آدم کی اولاد ہیں اور اللہ نے آدم کو مٹی سے پیدا کیا تھا۔ جج الوداع کے موقع پر ایام تشریق کے وسط میں آپ نے ایک تقریر کی اور اس میں فرمایا: يا ايها الناس، الا ان ربكم واحدٌ لا فضل لعربي على عجمي ولالعجمي على عربي و لا لا سود على

احمر ولالاحمر علی اسود الابالتقوی، ان اکرمکھ عند الله اتفکھ۔ الاهل بلغث؟ قالو اہلی یا مسول الله ، قال فیبلغ الشاهد الغایب۔ (بیبقی) لوگو، خبر دار رہو، تم سب کا فدا ایک ہے۔ کسی عربی کو کسی عجمی پر اور کسی عجمی پر اور کسی عربی پر اور کسی گورے کو کسی کالے پر اور کسی کالے کو کسی گورے پر فضیت عاصل نہیں ہے مگر تقویٰ کے اعتبار سے۔ الله کے نزدیک تم میں سب سے زیادہ عزت والا وہ ہے جو سب سے زیادہ پر ہیزگار ہو۔ بتاؤ، میں نے تمہیں بات پہنچا دی ہے ؟ لوگوں نے عرض کیا ہاں یا رسول الله ۔ فرمایا، اپھا تو جو موجود نہیں ہیں۔ فرمایا، اپھا تو جو موجود نہیں ہیں۔ ایک عدیث میں آپ کا رشاد ہے:

کلکھ بنو ادم و ادم حلق من تر اب ولینتھین قوم یفخرون باٰبائِھھ اولیکونن اھون علی الله من الجعلان۔ (بزار) تم سب آدم کی اولا د ہواور آدم مٹی سے پیدا کیے گئے تھے۔ لوگ اپنے آباء واجدا د پر فخر کرنا چھوڑ دیں ورینہ وہ الله کی نگاہ میں ایک حقیر کیرے سے زیادہ ذلیل ہول گے۔

ایک اور مدیث میں آپ نے فرمایا:

ان الله لا یسئلکم عن احسابکم ولا عن انسابکم یوم القیمته، ان اکرمکم عند الله اتفاکمدر ابن جریر) الله قیامت کے روز تمارا حب نیب نہیں پوچھے گا۔ الله کے ہاں سب سے زیادہ عزت والا وہ ہے جو سب سے زیادہ پر ہیز گار ہو۔

ایک اور مدیث کے الفاظ یہ ہیں: ان الله لاینظر الی صُوں کھ و اموالکھ ولکن ینظر الی قلوبکھ و اعمالکھ (مسلم۔ ابن ماجہ) الله تمهاری صورتیں اور تمهارے مال نہیں دیکھتا بلکہ وہ تمهارے دلوں اور تمهارے اعال کی طرف دیکھتا ہے۔

یہ تعلیات صرف الفاظ کی مدتک ہی محدود نہیں رہی ہیں بلکہ اسلام نے ان کے مطابق اہل ایان کی ایک عالمگیر برادری علاً قائم کر کے دکھا دی ہے جس میں رنگ، نسل،زبان، وطن اور قومیت کی کوئی تمیز نہیں جس

میں اونچ نیچ اور چھوت چھات اور تفریق و تعصب کا کوئی تصور نہیں، جس میں شریک ہونے والے تمام انسان خواہ وہ کسی نسل و قوم اور ملک و وطن سے تعلق رکھتے ہوں بالکل مساویانہ حقوق کے ساتھ شریک ہوسکتے ہیں اور ہوئے ہیں۔ اسلام کے مخالفین تک کویہ سلیم کرنا پڑا ہے کہ انسانی مساوات اور وجدت کے اصول کوجس کامیابی کے ساتھ مسلم معاشرے میں علی شکل دی گئی ہے اس کی کوئی نظیر دنیا کے کسی دین اور کسی نظام میں نہیں پائی جاتی نہ بھی پائی گئی ہے۔ صرف اسلام ہی وہ دین ہے جس نے روئے زمین کے تمام گوشوں میں پھیلی ہوئی بے شار نسلول اور قوموں کو ملا کر ایک امت بنا دیا ہے۔ اس سلسلہ میں ایک غلط ہمی کو رفع کر دینا بھی ضروری ہے۔ شادی بیاہ کے معاملہ میں اسلامی قانون کھو کو جو اہمیت دیتا ہے اس کو بعض لوگ اس معنی میں لیتے ہیں کہ کچھ برادریاں شریف اور کچھ کمین ہیں اور ان کے درمیان مناکحت قابل اعتراض ہے۔ لیکن در اصل یہ ایک غلط خیال ہے۔ اسلامی قانون کی رو سے ہر مسلمان مرد کا ہر مسلمان عورت سے نکاح ہو سکتا ہے، مگر ازدواجی زندگی کی کامیابی کا انحصار اس پر ہے کہ زوجین کے درمیان عادات، خصائل، طرز زندگی، خاندانی روایات اور معاشی و معاشرتی عالات میں زیادہ سے زیادہ مطابقت ہو تاکہ وہ ایک دوسرے کے ساتھ اچھی طرح نباہ کر سکیں۔ یہی کفاءت کا اصل مقصد ہے۔ جمال مرد اور عورت کے درمیان اس لحاظ سے بہت زیادہ بعد ہو وہاں عمر بھر کی رفاقت نبھ جانے کی کم ہی توقع ہو سکتی ہے، اس لیے اسلامی قانون ایسے جوڑ لگانے کو ناپسند کرتا ہے، یہ اس بناء پر کہ فریقین میں سے ایک شریف اور دوسرا کمین ہے، بلکہ اس بناء پر کہ مالات میں زیادہ بین فرق وانتلاف ہو تو شادی بیاہ کا تعلق کرنے میں ازدواجی زندگیوں کے ناکام ہوجانے کا زیادہ امکان ہوتا ہے۔

\*29 That is, this is only known to Allah as to who is really a man of high rank and who is inferior in respect of qualities and characteristics. The standards of high and low that the people have set up of their own accord, are not acceptable to and approved by Allah. May be that the one who has been regarded as a man of high rank in the world is declared as the lowest of the low in the final judgment of

Allah, and maybe that the one who has been looked upon as a very low person here, attains to a very high rank there. The real importance is not of the honor and dishonor of the world but of the honor and dishonor that one will receive from Allah. Therefore, what man should be most concerned about is that he should create in himself those real qualities and characteristics which make him worthy of honor in the sight of Allah.

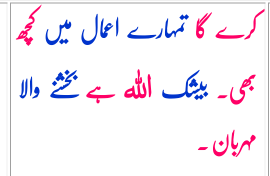
29\* یعنی یہ بات الله ہی جانتا ہے کہ کون فی الواقع ایک اعلیٰ درجہ کا انسان ہے اور کون اوصاف کے لحاظ سے ادئی درجے کا ہے۔ لوگوں نے بطور خود اعلیٰ اور ادئی کے جو معیار بنا رکھے ہیں یہ الله کے ہاں چلنے والے نہیں ہیں۔ ہوسکتا ہے کہ جس کو دنیا میں بہت بلند مرتبے کا آدمی سمجھاگیا ہو وہ الله کے آخری فیصلے میں کم ترین خلائق قرار پائے، اور ہوسکتا ہے کہ جو یمال بہت حقیر سمجھاگیا ہو، وہ وہاں برا اونچا مرتبہ پائے۔ اصل اہمیت دنیا کی عزت و ذلت کی نہیں بلکہ اس ذلت و عزت کی ہے جو فدا کے ہاں کسی کو نصیب ہو۔ اس لیے انسان کو ساری فکر اس امر کی ہونی چا ہیے کہ وہ اپنے اندر وہ حقیقی اوصاف پیدا کرے جو اسے الله کی ترین عزت کے لائق بنا سکتے ہوں۔

14. The bedouins said: We have believed. Say: You have not believed, \*30 rather say, we have submitted \*31 And has not yet entered the faith in your hearts. And if you obey Allah and His

کما بدواوں نے ہم ایان کے آئے۔ کمدو کہ تم ایان نہیں لائے۔ کمدو کہ تم ایان نہیں لائے میں۔ \*30 بلکہ کمو کہ ہم اسلام لائے ہیں۔ \*31 اور ابھی نہیں داخل ہوا ایان تمہارے دلوں میں ۔ اور اگر تم اطاعت کرو گے الله اور اسکے رسول کی تو نہیں وہ کمی اور اسکے رسول کی تو نہیں وہ کمی

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

 Messenger, He will not deprive you from your deeds anything. Indeed, Allah is All Forgiving, Most Merciful.





\*30 This does not imply all the desert Arabs but only a few particular groups of the Bedouins who had Muslims, seeing the increasing power of Islam, thinking that they would not only remain safe from any attack by the Muslims but would also gain materially from the Islamic conquests. These people had not embraced Islam sincerely but had professed faith only verbally in order to be counted among the Muslims, and their inner state became exposed whenever they would come before the Prophet (peace be upon him) with different sorts of demands and would enumerate and mention their rights as if they had done him a great favor by accepting Islam. Traditions mention several of such tribal groups, e.g. Muzainah, Juhainah, Aslam, Ashja, Ghifar, etc. About the Bani Asad bin Khuzaimah in particular. Ibn Abbas and Saeed bin Jubair have stated that once during a drought they came to Madinah and making a demand for financial help, they said to the Prophet (peace be upon him) again and again: We became Muslims without any conflict, we did not fight against you as have such and such other tribes fought. By this they clearly meant to point out that their refraining from fighting against the Messenger (peace be

upon him) of Allah and their accepting Islam was a favor for which they must be rewarded by the Messenger (peace be upon him) and the Muslims. It was this same attitude and conduct of the Bedouin group living around Al-Madinah, which has been commented upon in these verses. One can understand this appraisal better if one reads it together with verses 90-110 of Surah At-Taubah and verses 11-17 of Surah Al-Fatha.

30\*اس سے مرادتام بدوی نہیں ہیں بلکہ یہاں ذکر چند فاص بدوی گروہوں کا ہورہا ہے جواسلام میں بردھتی ہوئی طاقت دیکھ کر محض اس خیال سے مسلمان ہو گئے تھے کہ وہ مسلمانوں کی ضرب سے محفوظ بھی رہیں گے اور اسلامی فتومات کے قواعد سے متمتع بھی ہوں گے۔ یہ لوگ حقیقت میں سیح دل سے ایمان نہیں لائے تھے، محض زبانی اقرار ایان کر کے انہوں نے مصلحۃ اپنے آپ کو مسلمانوں میں شمار کرا لیا تھا۔ اور ان کی اس باطنی مالت کا راز اس وقت فاش ہو جاتا تھا جب وہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے پاس آگر طرح طرح طرح کے مطالبہ کرتے تھے، اور اپنا حق اس طرح جتاتے تھے کہ گویا انہوں نے اسلام قبول کر کے آپ پر بردا احمان کیا ہے۔ روایات میں متعدد قبائلی گروہوں کے اس رویے کا ذکر آیا ہے۔ مثلاً مزینہ، جمینہ، اسلم، انتجع، غفار وغیرہ۔ فاس طور پر بنی اَسد بن خزیمہ کے متعلق ابن عباس اور سعید بن جبیر کا بیان ہے کہ ایک مرتبہ خشک سالی کے زمانہ میں وہ مدینہ آئے اور مالی مدد کا مطالبہ کرتے ہوئے بار بار انہوں نے رسول الله صلی علیہ وسلم سے کھاکہ '' ہم بغیرلوے بھوے مسلمان ہوئے ہیں، ہم نے آپ سے اس طرح جنگ نہیں کی جس طرح فلان اور فلاں قبیلوں نے جنگ کی ہے '' اس سے ان کا صاف مطلب یہ تھاکہ الله کے رسول سے جنگ نہ کرنا اور اسلام قبول کر لینا ان کا ایک احمان ہے جس کا معاوضہ انہیں رسول اور اہل ایمان سے ملنا عالیہے۔ اطراف مدینہ کے بدوی گروہوں کا یہی وہ طرز عمل ہے جس پر ان آیات میں بات زیادہ اچھی طرح سمجھ میں

\*31 Another translation of the words qulu aslamna can be;

Say: We have become Muslims. From these words some people have concluded that in the language of the Quran, Mumin and Muslim are two opposite terms. A Mumin is he who has believed sincerely and a Muslim he who might have accepted Islam only verbally without true faith. But, in fact, this is an absolutely wrong idea. No doubt the word iman here has been used for sincere affirmation by the heart and the word Islam for only outward and external submission but to understand them as two independent and mutually contradictory terms of the Quran is not correct. A study of the Quranic verses in which the words Islam and Muslim have been used, shows that in the Quranic terminology of Islam is the name of the Faith, which Allah has sent down for mankind. It comprehends the faith and obedience both, and a Muslim is he who believes with a sincere heart and obeys the commands practically. This is borne out by the following verses:

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

Indeed, Islam is the only right way of life in the sight of Allah. (Surah Aal-Imran, Ayat 19).

And whoever adopts any other than this way of submission (Islam), that way shall not be accepted from him. (Surah Aal-Imran, Ayat 85).

And I have approved Islam as the way of life for you. (Surah Al-Maidah, Ayat 3).

Whomever Allah wills to guide aright, He makes his breast wide open to Islam. (Surah Al-Anaam, Ayat 125).

Obviously, in these verses Islam does not imply obedience without the faith. Here are some other verses:

Say (O Prophet): I have been enjoined to be the first one to

affirm (faith in) Islam. (Surah Al-Anaam, Ayat 14).

If they have surrendered (to Islam), they are rightly guided. (Surah Aal-Imran, Ayat 20).

All the Prophets, who were Muslims, judged the cases according to the Torah. (Surah Al-Maidah, Ayat 44).

Here, and at scores of other places, acceptance of Islam cannot mean adopting obedience without the faith. Likewise, here are a few verses in which the word Muslim has occurred signifying the meaning in which it has been used repeatedly in the Quran:

O you who have believed, fear Allah as He should truly be feared and see that you do not die save as true Muslim. (Surah Aal-Imran, Ayat 102).

Allah had called you Muslims before this and has called you (by the same name) in this Quran, too. (Surah Al-Hajj, Ayat 78).

Abraham was neither a Jew nor a Christian, but he was a Muslim, sound in the faith. (Surah Aal-Imran, Ayat 67).

And remember that when Abraham and Ishmael were raising the walls of this House, they prayed: Lord, make us Thy Muslims and also raise from our offspring a community which should be Muslim. (Surah Al-Baqarah, Ayat 128).

(The Prophet Jacob's will for his children): O my children, Allah has chosen the same way of life for you, hence remain Muslims up to your last breath. (Surah Al-Baqarah, Ayat 132).

After a study of these verses who can say that in these the word Muslim implies a person who does not believe

sincerely but has accepted Islam only outwardly? Therefore, to make the claim that in the Quranic terminology Islam implies obedience without the faith and the Muslim in the language of the Quran is he who accepts Islam only outwardly is absolutely wrong. Likewise, this claim also is wrong that the words iman and mumin have been used in the Quran necessarily in the sense of believing sincerely. No doubt, at most places these words have occurred to express the same meaning, but there are many places where these words have also been used for outward affirmation of the faith, and all those who might have entered the Muslim community with verbal profession have been addressed with, "O you who have believed", no matter whether they are the true believers, or people with a weak faith, or mere hypocrites. For a few instances of this, see Surah Aal-Imran, Ayat 156; Surah An-Nisa, Ayat 135; Surah Al-Maidah, Ayat 54; Surah Al-Anfaal, Ayats 20-27; Surah At-Taubah, Ayat 38, Surah Al-Hadid, Ayat 28; Surah As-Saff, Ayat 2.

31 \*\* اصل میں قُوْلُوْ آ اَسُلَمْنَا کے الفاظ استعال ہوئے ہیں بن کا دوسرا ترجمہ یہ بھی ہوسکتا ہے کہ '' کہو ہم مسلمان ہوگئے ہیں'' ان الفاظ سے بعض لوگوں نے یہ نتیجہ نکال لیا ہے کہ قرآن مجید کی زبان میں ''مومن ''اور '' مسلم '' دو متقابل اصطلاحیں ہیں، مومن وہ ہے جو سے دل سے ایمان لایا ہواور مسلم وہ ہے جس نے ایمان کے بغیر محض ظاہر میں اسلام قبول کر لیا ہو۔ لیکن در تقیقت یہ خیال بالکل فلط ہے۔ اس میں شک منیں کہ اس جگہ ایمان کا لفظ قلبی تصدیق کے لیے اور اسلام کا لفظ محض ظاہر اطاعت کے لیے استعال ہوا ہے۔ مگر یہ سمجھ لینا صحیح نہیں ہے کہ یہ قرآن مجید کی دو مستقل اور باہم متقابل اصطلاحیں ہیں۔ قرآن کی جن آیات میں اسلام اور مسلم کے الفاظ استعال ہوئے ہیں انکو سمجھے سے یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ قرآن کی جن آیات میں اسلام اور مسلم کے الفاظ استعال ہوئے ہیں انکو سمجھے سے یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ قرآن کی

اصطلاح میں '' اسلام '' اس دین حق کا نام ہے جو اللہ نے نوع انسانی کے لیے نازل کیا ہے، اس کے مفہوم میں ایان اور اطاعت امر دونوں شامل ہیں، اور '' مسلم '' وہ ہے جو سچے دل سے مانے اور علاً اطاعت کرے۔ مثال کے طور پر حب ڈیل آیات ملاحظہ ہوں:

إِنَّ اللَّايُنَ عِنْدَ اللَّهِ الْأَسُلَامُ (آل عمران 19) يقيناً الله ك نزديك دين صرف اسلام بـــــ

وَمَنْ يَّبُتَغِ غَيْرَ الْإِسُلَامِ دِيْناً فَكُنْ يُتُقُبَلَ مِنْهُ ۔ (آل عمران -85) اور جو اسلام کے سواکوئی اور دین چاہے اس کا وہ دین ہر گز قبول نہ کیا جائے گا۔

وَ مَضِينَكُ لَكُمُ الْاِسُلَامَ دِيْناً (المائده-3) اور میں نے تمهارے لیے اسلام کو دین کی حیثیت سے پہند کیا ہے۔

فَمَنْ يُّرِدِ اللَّهُ أَنْ يَهُدِيمُ يَشُرَحُ صَدُّى الْلِيسُلَامِ و (الانعام - 125) الله بس كومدايت دينا عابتا ہے اس كاسينا اسلام كے ليے كھول دينات ہے۔

ظاہر ہے کہ ان آیات میں '' اسلام'' سے مراد اطاعت بالا ایمان نہیں ہے۔ پھر دیکھیے جگہ جگہ اس مضمون کی آیات آتی ہیں:

قُلُ اِنِّیُ اُمِرُتُ اَنُ اَکُونَ اَوَّلِ مَنُ اَسُلَمَ۔ (الانعام۔ 14) اے نبی سم کمدو مجھے یہ عکم دیا گیا ہے کہ سب سے پہلے اسلام لانے والا میں ہوں۔

فَإِنْ أَسْلَمُو افَقَدِ اهْتَكَوُ الرَّال عمران \_20) محراً وه اسلام لے آئیں توانہوں نے ہدایت پالی \_

یَحُکُمُ بِهَا النَّبِیُّوْنَ النَّذِیْنَ اَسُلَمُوْا (المائدہ۔ 44) تام انبیاء جواسلام لائے تھے تورات کے مطابق فیصلے کرتے تھے۔

کیا یہاں اور اس طرح کے بیسیوں دوسرے مقامات پر اسلام قبول کرنے یا اسلام لانے کا مطلب ایمان کے بغیراطاعت اختیار کر لینا ہے؟ اسی طرح '' مسلم'' کا لفظ بار بار جس معنی میں استعال ہوا ہے اس کے لیے

نمونے کے طور پر حب ذیل آیات ملاحظہ ہوں۔ يَاكِيهَا الَّذِيْنَ امَنُو اتَّقُوا اللّهَ حَقَّ تُقَاتِم وِلا تَمُو تُنَّ إِلّا وَ أَنتُهُمْ صَّلِمّونَ \_ (آل عمرآن \_ 102) ال عواد و ا یان لائے ہو، الله سے ڈرو جیسا کہ اس سے ڈرنے کا حق ہے اور تم کو موت بنہ آئے مگر اس مال میں کہ تم هُوسَمُ كُمْ الْمُسْلِمِينَ مِنْ قَبْلُ وَفِي هٰذا (الج ـ 78) اس نے تمارا نام پہلے بھی مسلم رکھا تھا اور اس مَا كَانَ إِبْرَاهِيمُ يهُودِيًّا وَّلانصَرَا نِيًّا وَّلْكِنَ كَانَ حَنِيْفاً مُّسْلِماً - (آل عمران - 67) ابراهيم نه يمودي تنحا نصرانی، بلکه وه یک سومسلم تنحابه ى البَعْره من البَعْنَ اللَّهُ وَمِن ذُرِّي لِيَتِنَا أُمَّةً مُّسُلِمَةً لَّكَ ﴿ وَالبَقْره مِ 128 ) مارے رب، اور مم دونوں کو اپنا مسلم بنا اور ہاری نسل سے ایک ایسی امت پیدا کر جو تیری مسلم ہو۔ يبَنِيَّ إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَىٰ لَكُمُ اللَّهِ يُنَ فَلَا تَمُوُ ثُنَّ اللَّهِ وَانْتُمُو مُّسُلِمُونَ (البقره-132) اے میرے بیٹو بیشک الله نے منتخب فرمالیا ہے تمہارے لئے یہی دین تو نہ ہرگزتم مرنا مگر جبکہ ہوتم مسلمان ۔ ان آیات کو پڑھ کر آخر کون میہ خیال کر سکتا ہے کہ ان میں مسلم سے مراد وہ شخص ہے جو دل سے مذ مانے، بس ظاہر طور پر اسلام قبول کر لے ؟ اس لیے یہ دعویٰ کرنا قطعی غلط ہے کہ قرآن کی اصطلاح میں اسلام سے مراد اطاعت بلا ایان ہے، اور مسلم قرآن کی زبان میں محض بہ ظاہر اسلام قبول کر لینے والے کو کہتے ہیں۔ اسی طرح یہ دعویٰ کرنا بھی غلط ہے کہ ایمان اور مومن کے الفاظ قرآن مجید میں لازماً سچے دل سے ماننے ہی کے معنی میں استعال ہوئے ہیں۔ بلا شبہ اکثر مقامات پر یہ الفاظ اسی مفہوم کے لیے آئے ہیں، کیلن بکثرت مقامات الیے بھی ہیں جمال یہ الفاظ ظاہری اقرار ایمان کے لیے بھی استعال کیے گئے ہیں، اور یَا أَيُّهَا الَّذِيْنَ أَمَنُوۡ ا لهُ كُهُ كُرُ ان سب لوگوں كو خطاب كيا گيا ہے جو زبانی اقرار كر كے مسلمانوں كے گروہ میں شامل ہوئے ہوں، قطع نظراس سے کہ وہ سچے مومن ہوں، یا ضعیف الایمان، یا محض منافق۔ اس کی بہت سی

مثالوں میں سے صرف چند کے لیے ملاحظہ ہوں۔ آل عمران، آیت 156۔ النساء،126۔ المائدہ، 54۔ الانفال، 20۔27۔ التوبہ، 38 الحدید، 28۔ الصف، 2۔

15. Indeed, the believers are those who believed in Allah and His Messenger (pbuh), then did not doubt, and strove with their wealth and their lives for the cause of Allah. It is those who are the truthful.

در حقیقت مومن وہ ہیں ہو ایان لائے الله پر اور اسکے رسول (طلعی پر نے شک کرنے پر نے شک میں اور جماد کیا اپنے مالوں سے اور اپنی جانوں سے الله کی راہ میں یہی ہیں ہو ہیں سے۔

الله المُؤمِنُون النَّويْن المَنُوا بِاللهِ وَ مَسُولِهِ ثُمَّ لَمُ لَمُ يَاللهِ وَ مَسُولِهِ ثُمَّ الْمُواهِمُ يَرْتَابُوا وَجَهَلُوا بِاللهِ أَلَا اللهِ أَلَا اللهِ أَلَا اللهِ أَلَا اللهِ أَلَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ الهِ اللهِ ا

16. Say: Are you informing Allah of your faith. While Allah knows whatever is in the heavens and whatever is on the earth. And Allah is, of all things, All Aware.

کھو کیا خبر دیتے ہو تم اللہ کو اپنی دینداری کی۔ جبکہ اللہ جانتا ہے ہو کچھ ہے آسمانوں میں اور جو کچھ ہے زمین میں۔اور اللہ ہر چیز کو جانتا ہے۔

17. They impress it a favor upon you that they have accepted Islam.

یہ احمان رکھتے ہیں تم پر کہ مسلمان ہو گئے ۔ کہدوکہ نہ رکھواحمان مجھ پر

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

يَمُنُّونَ عَلَيْكَ أَنْ أَسُلَمُوا لَا يَمُنُّونَ عَلَيْكَ أَنْ أَسُلَمُوا لَا تُمُنُّوا عَلَى السَلَامَكُمُ

Say: Do not consider as a favor to me your Islam. **But Allah has done** favor upon you that He has guided you to the faith, if you are truthful.

18. Indeed, Allah knows the unseen of the heavens and the earth. And Allah sees of what you do.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

غَیْب الله جانتا ہے جو پوشیدہ ہے السَّمواتِ وَ الْأَرْضِ \* وَ اللهُ اللهُ اللهُ السَّمواتِ وَ اللهُ ويَحْمَا

بَصِيْرٌ عِمَا تَعْمَلُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ مَا تَعْمَلُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

