

Al-Mulk ٱلْمُلَّك

بِسَمِ ٱللهِ ٱلرَّحَمنِ ٱلرَّحِيمِ

In the name of Allah, Most Gracious, Most Merciful

### Name

The Surah takes its name *al-Mulk* from the very first sentence.

#### **Period of Revelation**

It could not be known from any authentic tradition when this Surah was revealed, but the subject matter and the style indicate that it is one of the earliest Surahs to be revealed at Makkah.

**Theme and Subject Matter** 

In this surah, on the one hand, the teachings of Islam have

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

been introduced briefly, and, on the other, the people living in heedlessness have been aroused from their slumber in a most effective way. A characteristic of the earliest Surahs of the Makkan period is that they present the entire teachings of Islam and the object of the Holy Prophet's mission, not in detail, but briefly, so that they are assimilated by the people easily. Moreover, they are particularly directed to make the people shun heedlessness, to make them think, and to arouse their dormant conscience.

In the first five verses man has been made to realize that the universe in which he lives is a most well organized and fortified kingdom in which he cannot detect any fault, any weakness or flaw, however hard he may try to probe. This kingdom has been brought from nothing into existence by Allah Almighty Himself and all the powers of controlling, administering and ruling it are also entirely in Allah's hand and His power is infinite. Besides, man has also been told that in this wise system he has not been created without a purpose, but he has been sent here for a test and in this test he can succeed only by his righteous deeds and conduct.

In verses 6-11, dreadful consequences of disbelief which will appear in the Hereafter have been mentioned, and the people have been told that Allah, by sending His Prophets, has warned them of these consequences in this very world, as if to say: Now, if you do not believe in what the Prophets say and correct your attitude and behavior accordingly, in the Hereafter you will yourself have to admit that you really deserved the punishment that was being meted out to you.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

In verses 12-14, the truth that has been impressed on the minds is that the Creator cannot be unaware of His creation, as if to say: He is aware of each open and hidden secret of yours, even of the innermost ideas of your hearts. Hence, the right basis of morality is that man should avoid evil, fearing the accountability of the unseen God, whether in the world there is a power to take him to task for this or not, and whether in the world there is a possibility of being harmed by such a power or not. Those who adopt such a conduct in the world alone will deserve forgiveness and a rich reward in the Hereafter.

In verses 15-23, making allusions, one after the other to those common truths of daily occurrence, which man does not regard as worthy of much attention, he has been invited to consider them seriously. It has been said: Look: the earth on which you move about with full satisfaction and peace of mind, and from which you obtain your sustenance has been subdued for you by Allah; otherwise this earth might at any time start shaking suddenly so as to cause your destruction, or a typhoon might occur, which may annihilate you completely. Look at the birds that fly above you; it is only Allah Who is sustaining them in the air. Look at your own means and resources, if Allah wills to inflict you with a scourge, none can save you from it. And if Allah wills to close the doors of sustenance on you, none can open them for you. These things are there to make you aware of the truth, but you see them like animals, which are unable to draw conclusions from observations, and you do not use your sight, hearing and minds which Allah has bestowed on

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

you as men. That is why you do not see the right way.

In verses 24-27, it has been said: You have to ultimately appear before your God in any case. It is not for the Prophet to tell you the exact time and date of the event. His only duty is to warn you beforehand of its inevitable occurrence. Today you do not listen to him and demand that he should cause the event to occur and appear prematurely before you; but when it does occur, and you see it with your own eyes, you will then be astounded. Then, it will be said to you: This is the very thing you were calling to be hastened.

In verses 28-29, replies have been given to what the disbelievers of Makkah said against the Prophet (peace be upon him) and his companions. They cursed the Prophet (peace be upon him) and prayed for his and the believers' destruction. To this it has been said: Whether those who call you to the right way are destroyed or shown mercy by Allah, how will their fate change your destiny? You should look after yourselves and consider who would save you if you were overtaken by the scourge of God. You regard those who believe in God and put their trust in Him as the misguided. A time will come when it will become evident as to who was misguided.

In conclusion, the people have been asked this question and left to ponder over it: If the water which has come out from the earth at some place in the desert or hill country of Arabia and upon which depends your whole life activity, should sink and vanish underground, who beside Allah can restore to you this life giving water.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

پیلے فقرے تباہ ک الذی بیدہ الملک کے لفظ الملک کواس سورت کا نام قرار دیا گیا ہے۔ زمانہ نزول

کسی معتبر روایت سے بیہ نہیں معلوم ہوتا کہ بیہ کس زمانے میں نازل ہوئی ہے،مگر مضامین اور اندازِ بیان سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ بیہ مکۂ معظمہ کے ابتدائی دور کی نازل شدہ سورتوں میں سے ہے۔

## موضوع أور مضمون

اس میں ایک طرف مخضر طریقے سے اسلام کی تعلیات کا تعارف کرایا گیا ہے اور دوسری طرف بڑے مؤثر انداز میں ان لوگوں کو چونکایا گیا ہے جو غفلت میں پرے ہوئے تھے۔ یہ مکۂ معظمہ کی ابتدائی سورتوں کی خصوصیت ہے کہ وہ اسلام کی ساری تعلیات اور رسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم کے مقصدِ بعثت کو پیش کرتی ہیں، مگر تفصیل کے ساتھ نہیں بلکہ اختصار کے ساتھ، ناکہ وہ بتدریج لوگوں کے ذہن نشین ہوتی جلی جائیں۔ اس کے ساتھ ان میں زیادہ زور اس بات پر صِرف کیا جاتا ہے کہ لوگوں کی غفلت دور کی جائے، ان کو سوچنے پر مجبور کیا جائے، اور ان کے سونے ہونے ضمیر کو بیدار کیا جائے۔ پہلی پانچ آیتوں میں انسان کو احساس دلایا گیا ہے کہ وہ جب کائنات میں رہتا ہے وہ ایک انتہائی منظم اور محکم سلطنت ہے جس میں ڈھونڈے سے مبھی کوئی عیب یا تقص یا خلل تلاش نہیں کیا جا سکتا۔ اس سلطنت کو عدم سے وجود میں بھی الله تعالٰی ہی لایا ہے اور اس کی تدبیر و انتظام اور فرمازوائی کے تمام اختیارات بھی بالکلیہ اللہ ہی کے ہاتھ میں ہیں اور اس کی قدرت لا محدود ہے۔ اس کے ساتھ انسان کو یہ جھی بتایا گیا ہے کہ اس انتهائی حکیانہ نظام میں وہ بے مقصد پیدا نہیں کر دیا گیا ہے بلکہ یہاں اسے امتحان کے لیے جیجا گیا ہے اوراس امتخان میں وہ اپنے حن عمل ہی سے کامیاب ہو سکتا ہے۔

آیت 6 سے 11 تک کفر کے وہ ہولناک نتائج بیان کیے گئے ہیں جو آخرت میں نکلنے والے ہیں اور لوگوں کو بتایا

گیا ہے کہ الله تعالی نے اپنے انبیاء کو بھیج کر تہیں اس دنیا میں ان نتائج سے خبردار کر دیا ہے۔ اب اگریماں تم انبیاء کی بات مان کر اپنا رویہ درست نہ کرو گے توآخرت میں تمہیں خود اعتراف کرنا پڑے گا کہ جو سزاتم کو دی جارہی ہے فی الواقع تم اس کے منتحق ہو۔ آیت 12 سے 14 تک میں یہ حقیقت ذہن نشین کرائی گئی ہے کہ خالق اپنی مخلوق سے بے خبر نہیں ہو سکتا۔ وہ تمہاری ہر فھلی اور چھپی بات، حتی کہ تمہارے دل کے خیالات تک سے واقف ہے۔ لہذا اغلاق کی صحیح بنیادیہ ہے کہ انسان اس اُن دیکھے خدا کی باز پرس سے ڈر کر برائی سے بیچے، خواہ دنیا میں کوئی طاقت اس پر گرفت کرنے والی ہویا نہ ہواور دنیا میں اس سے کسی نقصان کا امکان ہویا نہ ہویہ طرز عمل جولوگ اختیار کریں کے وہی آخرت میں بخش اور اجر عظیم کے منتحق ہول گے۔ آیت 15 سے 23 تک اُن پیش یا اُفتادہ حقیقتوں کی طرف، جنہیں انسان دنیا کے معمولات سمجھ کر قابل توجہ شمار نہیں کرتا، یے دریے اشارے کر کے ان پر سوچنے کی دعوت دی گئی ہے۔ فرمایا گیا ہے کہ اس زمین کو دیکھو جس پرتم اطمینان سے چل چھر رہے ہو اور جس سے اپنا رزق حاصل کر رہے ہو۔ خدا ہی نے اسے تمہارے لیے تابع کر رکھا ہے، ورنہ کسی وقت مجھی اس زمین میں ایسا زلزلہ آسکتا ہے کہ تم پیوند خاک ہو جاؤ، یا ہوا کا ایسا طوفان آسکتا ہے جو تمہیں تنس ننس کر کے رکھ دے۔ اپنے اوپر اڑنے والے پرندوں کو دیکھو۔ خدا ہی تو ہے جو انہیں فضا میں تھامے ہوئے ہے۔ اپنے تمام ذرائع ووسائل پر نگاہ ڈال کر دیکھو۔ خدا اگر تمہیں عذاب میں مبتلا کرنا چاہے تو کون تمہیں اُس سے بچا سکتا ہے اور خدا اگر تمہارے لیے رزق کے دروازے بند کر دے تو کون انہیں کھول سکتا ہے؟ یہ ساری چیزیں تہمیں حقیقت سے آگاہ کرنے کے لیے موجود ہیں۔ مگر انہیں تم حیوانات کی طرح دیکھتے ہو جو مثاہدات سے نتائج اخذ کرنے کی صلاحیت نہیں رکھتے، اور اس ساعت و بینائی<sup>ا</sup> اور ان سوچنے بمجھنے والے دماغوں سے کام نہیں لیتے ہو انسان ہونے کی حیثیت سے خدا نے تمہیں دیے میں۔ اسی وجہ سے راہ راست تہیں نظر نہیں آتی۔ آیت 24 سے 27 تک میں بتایا گیا ہے کہ آخر کار تہیں لازماً اپنے خدا کے حضور عاضر ہونا ہے۔ نبی کا کام یہ نہیں ہے کہ تہیں اس کے آنے کا وقت اور تاریخ بتائے۔ اس کا کام بس یہ ہے کہ تہیں اس آنے

والے وقت سے پیٹگی خبردار کردے۔ تم آج اس کی بات نہیں ماننے اور مطالبہ کرتے ہوکہ وہ وقت لا کر تمہیں دکھا دیا جائے۔ مگر جب وہ آجائے گا اور تم آئکھوں سے اسے دیکھ لو گے تو تمہارے ہوش اڑ جائیں گے۔ اس وقت تم سے کھا جانے گاکہ یہی ہے وہ چیزجے جلد لے آنے کا تم مطالبہ کر رہے تھے۔ آیت 28 اور 29 میں کفار مکہ کی ان باتوں کا جواب دیا گیا ہے جو وہ نبی صلی الله علیہ وآلہ و سلم اور آپ کے ساتھیوں کے خلاف کرتے تھے۔ وہ حضور صلی الله علیہ وآلہ و سلم کوکوستے تھے اور آپ کے لیے اور اہل ایان کے لیے ہلاکت کی دعائیں مانگتے تھے۔ اس پر فرمایا گیا کہ تمہیں راہ راست کی طرف بلانے والے خواہ ہلاک ہوں یا الله ان پر رحم کرے، اس سے آخر تمہاری قسمت کیسے بدل جائے گی؟ تم اپنی فکر کروکہ خدا کا عذاب اگرتم پر آجائے تو کون تہیں بچائے گا؟ جو لوگ خدا پر ایمان لائے ہیں اور جنوں نے اس پر توکل کیا ہے، انہیں تم گمراہ سمجھ رہے ہو۔ ایک وقت آئے گا جب یہ بات کھل جائے گی کہ حقیقت میں گمراہ کون آخر میں لوگوں کے سامنے یہ سوال رکھ دیا گیا ہے اور اسی پر سوچنے کے لیے انہیں چھوڑ دیا گیا ہے کہ عرب کے صحراؤں اور پہاڑی علاقوں میں، جال تہاری زندگی کا سارا انحصار اس پانی پر ہے جو کسی جگہ زمین سے نکل آیا ہے، وہاں اگر یہ پانی زمین میں اتر کر غائب ہو جائے تو خدا کے سواکون تمہیں یہ آب حیات لا کر دے In the name of Allah,

# Most Gracious, Most Merciful. 1. Blessed\*1 is He

in whose hand is the dominion\*2 and He, over everything, has power. \*3 power. \*3

الله کے نام سے جو بہت مہربان نهایت رحم والا ہے۔

برکت والا $^*$ ہے وہ جس کے

ہاتھ میں ہے بادشاہی<sup>2\*</sup> اور وہ

ہر چیز پر قادر ہے ۔

بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

تَبْرَكَ الَّذِي بِيدِةِ الْمُلُكُ وَ هُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَرِيْرٌ



\*1 Tabaraka is a superlative from barkat. Barkat

comprehends the meanings of exaltation and greatness, abundance and plentiful, permanence and multiplicity of virtues and excellences. When the superlative *tabaraka* is formed from it, it gives the meaning that Allah is infinitely noble and great. He is superior to everything beside Himself in His essence and attributes and works. His beneficence is infinite, and His excellences are permanent and everlasting. (For further explanation, see E.N. 43 of Surah Al-Aaraf; E.N. 1-4 of Surah Al-Muminoon; E.Ns 1 and 19 of Surah Al-Furqan).

1\* تبات اور کثرت سے مبالغہ کا صیغہ ہے۔ برکت میں رفعت و عظمت ، افزائش اور فراوانی ، دوام و شبات اور کثرت خیرات و حنات کے مفہومات شامل ہیں۔ اس سے جب مبالغہ کا صیغہ تبائ ک بنایا جائے تواس کے معنی یہ ہوتے ہیں کہ وہ بے انتہا بزرگ و عظیم ہے ، اپنی ذات وصفات و افعال میں اپنے سوا ہر ایک سے بالا تر ہے ، بے مدوحاب بھلائیوں کا فیضان اُس کی ذات سے ہورہا ہے ، اور اُس کے کالات لازوال ہیں (مزید تشریح کے لیے ملاحظہ ہو تفہیم القرآن ، جلد دوم ، الاعراف، عاشیہ ۲۳۔ جلد سوم ، المومنون ، عاشیہ ۲۳۔ بلد سوم ، المومنون ، عاشیہ ۲۳۔ بلد سوم ، المومنون ، عاشیہ ۲۳۔ بلد سوم ، المومنون ، عاشیہ ۲۳۔ الفرقان ، تواشی ۲۵۔)۔

\*2 As the word *al-Mulk* has been used, it cannot be taken in any limited meaning. Inevitably, it would imply sovereignty over everything that exists in the universe. In Whose hand is the dominion does not mean that He has physical hands, but that He is possessor of all power and authority and no one else has any share in it.

2\* اَلْمُلُکُ کَا لَفظ پُونکہ مطلقاً استعال ہوا ہے اس لیے اسے کسی محدود معنوں میں نہیں لیا جا سکتا۔ لا محالہ اس سے مرادتام موجودات عالم پر شاہا نہ اقتدار ہی ہو سکتا ہے۔ اور اُس کے ہاتھ میں اقتدار ہونے کا مطلب یہ نہیں ہے کہ وہ جمانی ہاتھ رکھتا ہے ، بلکہ یہ لفظ محاورہ کے طور پر قبضہ کے معنی میں استعال ہوا ہے۔ عربی کی طرح ہماری زبان میں بھی جب یہ کہتے ہیں کہ اختیارات فلاں کے ہاتھ میں ہیں تو اس کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ وہی سارے اختیارات کا مالک ہے ، کسی دوسرے کا اس میں دخل نہیں ہے۔

\*3 That is, He can do whatever He wills, nothing can frustrate or hinder Him from doing what He pleases.

3 \* یعنی وہ جو کچھ چاہے کر سکتا ہے ۔ کوئی چیزاُسے عاجز کرنے والی نہیں ہے کہ وہ کوئی کام کرنا چاہے اور نہ کر ۔ سکے

2. He who created the death and the life that He may test you which of you is best in deed, \*4 and He is All Mighty, All Forgiving. \*5

وہ جس نے پیداکیا موت اور زندگی کو تاکہ تمہاری آزمائش کرے کہ تم میں کون عمرہ ہے اعال میں 4\*۔ اور وہ ہے زبر دست بخشنے والا ۔5\*

"اللّذِي حَلَقَ الْمَوْتَ وَ الْحَيَاوَةَ لَلَّهُ وَتَ وَ الْحَيَاوَةَ لَلَّهُ اللَّهُ وَكُمْ الْحُسَنُ لَيْبُلُوكُمْ الْحُسَنُ عَمَلًا وَهُوَ الْعَزِيْزُ الْعَفُومُ عَمَلًا وَهُوَ الْعَزِيْزُ الْعَفُومُ \* ...

- \*4 That is, the object of giving life to man in the world and causing his death is to test him to see which of them is best in deeds. Allusion has been made in this brief sentence to a number of truths:
- (1) That life and death are given by Allah, no one else can grant life nor cause death.
- (2) That neither the life nor the death of a creation like man, which has been given the power to do both good and evil, is purposeless. The Creator has created him in the world for the test. Life is for him the period of the test and death means that the time allotted for the test has come to an end.
- (3) That for the sake of this very test the Creator has given

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

every man an opportunity for action, so that he may do good or evil in the world and practically show what kind of a man he is.

(4) That the Creator alone will decide who has done good or evil. It is not for us to propose a criterion for the good and the evil deeds but for Almighty Allah. Therefore, whoever desires to get through the test, will have to find out what is the criterion of a good deed in His sight. Every person will be recompensed according to his deeds, for if there was no reward or punishment the test would be meaningless.

4 \* يعنى دنيا ميں انسانوں كے مرنے اور جينے كا يہ سلسلہ أس نے إس ليے شروع كيا ہے كہ أن كا امتحان لے اور پیر دیکھے کہ کس انسان کا عمل زیادہ بہتر ہے ۔ اس مختصر سے فقرے میں بہت سی حقیقتوں کی طرف اشارہ کر دیا گیا ہے۔ اول یہ کہ موت اور حیات اُسی کی طرف سے ہے ، کوئی دوسرا نہ زندگی بخشے والا ہے نہ موت دینے والا۔ دوسرے یہ کہ انسان جیسی ایک مخلوق، جے نیکی اور بدی کرنے کی قدرت عطاکی گئی ہے، اُس کی بنہ زندگی بے مقصد ہے بنہ موت۔ خالق نے اُسے یہاں امتخان کے لیے پیدا کیا ہے۔ زندگی اُس کے لیے امتحان کی مهلت ہے اور موت کے معنی پیر ہیں کہ اُس کے امتحان کا وقت ختم ہوگیا۔ تدیسرے پیر کہ ا سی امتحان کی غرض سے خالق نے ہرایک کو عمل کا موقع دیا ہے تاکہ وہ دنیا میں کام کر کے اپنی اچھائی یا برائی کا اظہار کر سکے اور علاً یہ دکھادے کہ وہ کیبا انسان ہے ۔ چوتھے یہ کہ خالق ہی دراصل اِس بات کا فیصلہ کرنے والا ہے کہ کس کا عمل اچھا ہے اور کس کا برا۔ اعال کی اچھائی اور برائی کا معیار تجویز کرنا امتخان دینے والول کا کام نہیں ہے بلکہ امتحان لینے والے کا کام ہے۔ لمذا جو بھی امتحان میں کامیاب ہونا چاہے أسے یہ معلوم کرنا ہو گاکہ امتخان کینے والے کے نزدیک حن عمل کیا ہے۔ پاپنجواں نکتہ نود امتخان کے مفہوم میں پوشیرہ ہے اور وہ بیر کہ جس شخص کا جیسا عمل ہو گا اس کے مطابق اس کو جزا دی جانے گی، کیونکہ اگر جزا نہ ہو تو

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

سرے سے امتحان لینے کے کوئی معنی ہی نہیں رہتے ۔

- \*5 This has two meanings and both are implied here:
- (1) That He is Almighty, in spite of being dominant over all His creatures, He is Merciful and Forgiving for them, not tyrannous and cruel.
- (2) That He has full power to punish the evildoers. No one can escape His punishment. But He is forgiving for him who feels penitent, refrains from evil and asks for His forgiveness.

5\*اس کے دو معنی ہیں اور دونوں ہی یہاں مراد ہیں ۔ ایک یہ کہ وہ بے انتنا زبردست اور سب پر پوری طرح غالب ہونے کے باوجود اپنی مخلوق کے حق میں رحیم و غفور ہے، ظالم اور سخت گیر نہیں ہے۔ دوسرے یہ کہ برے عل کرنے والوں کو سزا دینے کی وہ پوری قدرت رکھتا ہے ، کسیٰ میں یہ طاقت نہیں کہ اُس کی سزا سے چے سکے۔ مگر جو نادم ہوکر برانی سے باز آجائے اور معافی مانگ لے اس کے ساتھ وہ درگزر کا معاملہ کرنے

3. He who created seven heavens one above the other. \*6 You will not see in the creation of the Beneficent any fault. \*7 So turn up eyes, do you see any flaw.\*8

اللَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَاواتٍ وو جس نے بنائے سات آسان طِبَاقًا أَمَا تَرى فِي خَلْقِ اور تله 6 من توديكم كارمن الرَّحْمٰنِ مِنْ تَفُوْتٍ \* فَأَرْجِع كَى تَخْلِيقَ مِن كَجِمِ نَقْص \* - بِن آكُم الْبَصَرَ \* هَلُ تَرى مِنُ الْمُاكُرِدِيكِهُ-كِياتِجُهُ كُونَظُرْآنَا ہِ كُونَى

\*6 For explanation, see E.N. 34 of Surah Al-Baqarah; E.N. 2 of Surah Ar-Raad; E.N. 8 of Surah Al-Hijr; E.N. 113 of Surah Al-Hajj; E.N. 15 of Surah Al-Muminoon; E.N. 5 of Surah As-Saaffat; E.N. 90 of Surah Al-Mumin.

6 \* تشریح کے لیے ملاظم ہو تفہیم القرآن ، جلد اول ، البقرہ، حاشیہ ۳۲ ۔ جلد دوم ،الرعد، حاشیہ ۲ الحجر، حاشیہ

\*\*\*\*\*\*\*\*\*

٨ ـ جلد سوم، الحج، حاشيه ١١٣ ـ المومنون، حاشيه ١٥ ـ جلد چارم، الصافات، حاشيه ۵ ـ المومن، حاشيه ٩٠ ـ

\*7 Literally, tafawut is disproportion: two things being out of accord and in disagreement with each other. So, the divine words mean: You will not see any indiscipline, any disorder and discordance anywhere in the universe, there is nothing disjointed and out of proportion in this world created by Allah: all its parts are well connected and in perfect harmony and coordination.

7\*اصل میں تَفاؤت کا لفظ استعال ہوا ہے، جن کے معنی ہیں ، عدم تناسب ۔ ایک چیز کا دوسری چیز سے میل نہ کھانا۔ انمل بے جوڑ ہونا۔ پس اس ارشاد کا مطلب یہ ہے کہ پوری کائنات میں تم کمیں بد نظمی، بے ترتیبی اور بے ربطی نہ پاؤگے۔ الله کی پیدا کردہ اِس دنیا میں کوئی چیز انمل بے جوڑ نہیں ہے۔ اس کے تمام اجزاء باہم مربوط ہیں اور ان میں کال درجے کا تناسب پایا جاتا ہے۔

\*8 The word *futoor* means a crack, rift, fissure, or a thing's being split and broken. The verse means to say that the whole universe is so closely well-knit and everything in it, from a particle on the earth to the huge galaxies, so well connected and coherent that the continuity of the system of the universe seems to break nowhere, however hard one may try to probe and investigate. (For further explanation, see E.N. 8 of Surah Qaf).

8 \* "اصل میں لفظ فُطُون استعال ہوا ہے جس کے معنی ہیں دراڑ، شگاف ، رخنہ، پھٹا ہواہونا ، ٹوٹا بھوٹا ہوا۔ مطلب یہ ہے کہ پوری کائنات کی بندش ایسی چست ہے ، اور زمین کے ایک ذرّ ہے سے لے کر عظیم الثان کہ کتانوں تک ہر چیزایسی مربوط ہے کہ کہیں نظم کائنات کا سلسلہ نہیں ٹوئنا۔ تم خواہ کتنی ہی جبوکر لو، تہیں اس میں کسی جگہ کوئی رخنہ نہیں مل سکتا (مزید تشریح کے لیے ملاحظہ ہو تفہیم القرآن ، جلد پہنم ، تفسیر سورہ ق ، عاشہ ۸)۔

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

4. Then turn up eyes again and yet again, will return to you the sight humbled, and it will be worn out.

ثُمَّ الرَّجِعِ الْبَصَرَ كُرَّتَيْنِ الْمُحَارَ دِيكُم دوباره ـ تولوك يَنْقَلِبُ النِّكِ الْبَصَرُ خَاسِمًا وَ الْبَصَرُ خَاسِمًا وَ اللَّهِ اور وه ہوگی تھکی ماندہ ۔

5. And indeed, We have adorned the world's heaven\*9 with lamps (stars), and We have made them a means of driving away the devils. \*11 And We have prepared them punishment of the

blazing Fire.

اور بیشک ہم نے نینت دی آسمان دنیا<sup>9\*</sup> کو چراغوں (تاروں ) سے\*10 \_ اور ہم نے ان کو بنایا مار بمگانے کا ذریعہ شیاطین 11\* کے لئے۔ اور ہم نے تیار کر رکھا ہے ان کے لئے مذاب دہکتی

و لَقَدُ رَبِّنا السَّمَاءَ الثُّنيا عِمَصَابِيْحَ وَجَعَلْنَهَا مُجُوْمًا لِلشَّيطِيْنِ وَ أَعْتَدُنَا لَمُهُمُ

عَنَابِ السَّعِبْرِ ٥

\*9 The world's heaven: the heaven the stars and planets of which can be seen with the naked eye; the objects beyond that which can be seen only through telescopes are the distant heaven; and the heavens still farther away are those which have not yet been seen even with telescopes.

9\*قریب کے آسمان سے مراد وہ آسمان ہے جس کے تارول اور سیاروں کو ہم برہنہ آمکھوں سے دیکھتے ہیں۔ اس سے آگے جن چیزوں کے مشاہدے کے لیے آلات کی ضرورت پیش آتی ہو وہ دُور کے آسمان ہیں۔ اور ان سے بھی زیادہ دُور کے آسمان وہ ہیں جس تک آلات کی رسانی بھی نہیں ہے۔

\*10 The word *masabih* in the original has been used as a noun, and therefore, automatically gives the common

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

meaning of the lamp's being splendid and glorious. It means: We have not created this universe dark, dismal and desolate, but have beautified and decorated it with stars, the glory and grandeur of which at night strike man with amazement.

10 \* اصل میں لفظ " مصابیح "نکرہ استعال ہوا ہے ، اورا س کے نکرہ ہونے سے نود بخود ان پراغوں کے عظیم الثان ہونے کا مفہوم پیدا ہوتا ہے ۔ ارشاد کا مطلب یہ ہے کہ کائنات ہم نے اندھیری اور سنسان نہیں بنائی ہے بلکہ اسے ستاروں سے نوب مزین اور آراستہ کیا ہے جس کی شان اور جگمگاہ میں دات کے اندھیروں میں دیکھ کر انسان دنگ رہ جاتا ہے۔

\*11 This does not mean that the stars themselves are pelted at the Satans, nor that the meteorites shoot out only to drive away the Satans, but it means that the countless meteorites which originate from the stars and wander in space at tremendous speeds and which also fall to the earth in a continuous shower prevent the Satans of the earth from ascending to the heavens. Even if they try to ascend heavenward these meteorites drive them away. This thing has been mentioned here because the Arabs believed about the soothsayers, and this also was the claim made by the soothsayers themselves, that the Satans were under their control, or that they had a close contact with them, and through them they received news of the unseen, and thus, could foretell the destinies of the people. That is why at several places in the Quran, it has been stated that there is absolutely no possibility for the Satans ascending to the heavens and bringing news of the unseen. (For explanation, see E.Ns 9-12 of Surah Al-Hijr, E.Ns 6, 7 of Surah As-Saaffat).

As for the truth about meteorites, man's information in this regard is still without a scientific basis. However, the theory which seems best to account for all the facts known today and the information gathered from the examination of the meteorites fallen on the earth, is that meteorites originate from the disintegration of one or more planets and wander in space and sometimes fall to the earth under its gravitational pull. (See Encyclopedia Britannica, vol. XV, under Meteorites).

قطعی تحقیق سے قاصر ہیں۔ تاہم جس قدر بھی حقائق اور واقعات جدید ترین دور تک انسان کے علم میں آئے ہیں، اور زمین پر گرتے ہوئے شہابوں کے معائنے سے جو معلومات حاصل کی گئی ہیں، ان کی بناء پر سائنس دانوں میں سب سے زیادہ مقبول نظریہ یہی ہے کہ یہ شہاب کسی سیارے کے انفجار کی بدولت نکل کر غلا میں

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

رہا یہ بیوال کہ ان شابوں کی حقیقت کیا ہے ، تواس کے بارے میں انسان کی معلومات اس وقت تک کسی

تھومتے رہتے ہیں اور پھر کسی وقت زمین کی کش کے دائرے میں آکر ادھر کا زُخ کر کیتے ہیں (ملاحظہ ہو انسائيكلوپيديا برڻانيكا، ايديش عام 1975 جلد ١٥ الفظ (Meteorites)-

6. And for those who disbelieved in their Lord\*12 is the punishment of عذاب ہے جہنم کا۔ اور وہ برا ہے Hell, and that is evil abode.

وَ لِلَّذِيْنَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ اوران لوكوں كے لئے جنوں نے عَنَابُ جَهَنَّمَ و بِئُسَ الْفُركيا الْخِ رب كے ساتھ 12\*

\*12 That is, the fate of all those, whether men or Satans, who disbelieve in their Lord. (For the explanation of the meaning of disbelieving in the Lord (Rabb), see E.N 161 of Surah Al-Baqarah; E.N. 178 of Surah An-Nisa; E.N. 39 of Surah Al-Kahf; E.N. 3 of Surah Al-Momin.

12 \* يعنى انسان ہوں، يا شيطان، جن لوگوں نے بھی اپنے رب سے کفر کيا ہے ان کا يہ انجام ہے (رب سے کفر کرنے کے مفہوم کی تشریح کے لیے ملاحظہ ہو تفہیم القرآن ، جلد اوّل، البقرہ، ماشیہ ۱۶۱۔ النساء، ماشیہ ١٤٨ جلد سوم، الكهف، حاشيه ٣٩ ـ جلد چارم، المومن، حاشيه) ـ

7. When they will be cast into it, they will hear its roaring, \*13 and it will be boiling up.

إِذَا ٱلْقُوْا فِيْهَا سَمِعُوا لَهَا جِبِوه دُالِ جَانِين كَ اس مِين توسنیں گے اسکا چیخا علایا 13\* اور وہ جوش ماررہی ہوگی۔

شَهِيْقًا وَّ هِيَ تَفُوْمُ ۚ ﴿

\*13 The word shahiq is used for producing a cry like the donkey's braying. The sentence may also mean that it could be the sound of Hell itself, as well as that it would be the sound coming from Hell, where the people already flung into it would be screaming and crying. This second meaning is supported by Surah Houd, Ayat 106, where it

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

has been said: Therein they will pant and hiss (because of thirst), and the first meaning is confirmed by Surah Al-Furgan, Ayat 12, which says: When the Hell will see them from afar, they will hear the sounds of its raging and roaring. On this basis, the correct meaning is that it would be the noise made both by Hell and by the dwellers of Hell.

13\*اصل میں لفظ شھین استعال ہوا ہے جو گدھے کی سی آواز کے لیے بولا جاتا ہے ۔ اس فقرے کے معنی یہ مجی ہوسکتے ہیں کہ یہ نیود جہنم کی آواز ہوگی، اور یہ مجی ہوسکتے ہیں کہ یہ آواز جہنم سے آرہی ہوگی جمال اُن لوگوں سے مچلے گرے ہونے لوگ چیخیں ماررہے ہوں گے۔ اس دوسرے مفہوم کی ٹائید سورہ ہود کی آیات ۱۰۶ سے ہوتی ہے جس میں فرمایا گیا ہے کہ دوزخ میں یہ دوزخی لوگ ''ہانپیں کے اور چھنکارے ماریں سے "۔ اور پہلے مفہوم کی تائید سورہ فرقان آیت ۱۲ سے ہوتی ہے جس میں ارشاد ہوا ہے کہ دوزخ میں جاتے ہوئے یہ لوگ دور ہی سے اُس کے غضب اور جوش کی آوازیں سنیں گے۔ اس بنا پر صیح یہ ہے کہ یہ شور خود جہنم کا بھی ہو گا اور جہنمیوں کا بھی۔

8. It almost bursts with rage. Every time is cast into it a group, its keepers will ask them: "Did there not come to you a warner." \*14

تَكَادُ تَمَيَّزُ مِنَ الْعَيْظِ لِمُلَّمَا الْعَيْظِ لِللَّمَا الْعَيْظِ لِللَّمَا الْعَيْظِ للسَّا سے۔ جب مجی ڈالی جائے گی اس میں کوئی جاعت تو اس کے داروضہ ان سے پوچھیں گے۔ کیا نہیں آیا تھا تہارے یاس

ٱلْقِي فِيْهَا فَوْجٌ سَالَهُمْ خَزَنتُهَا ٱلَهُ يَأْتِكُمُ

\*14 The real nature of this question will not be of a question that the keepers of Hell would like to ask them whether a warner from Allah had come to them or not, but the object would be to make them realize that no injustice

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

had been done to them by casting them into Hell. They would try to make them confess that Allah had not kept them uninformed and unwarned. He had sent the Prophets to them. He had informed them of the truth and of the right way. He had warned them that if they followed a way other than the right way, it would lead them to Hell, in which they had been cast. But they had not listened to the Prophets. Hence, they rightly deserved the punishment which was being meted out to them at that time.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

This thing has been pointed out over and over again in the Quran that the test for which Allah has sent man in the world is not being conducted by keeping man absolutely unaware and uninformed of the requirements of the test only to see whether he found the right way by himself or not; but Allah has made the most appropriate arrangements that could possibly be made of guiding him to the right way, and it is that He has raised the Prophets and sent down the Books. Now the test of man lies in this whether he accepts the Prophets and the Books brought by them and adopts the straight way, or turns away from them to follow his own desires, wishes and speculations. Thus, the Prophethood, in fact, is Allah's argument which He has established against man and his entire future life depends on its acceptance or rejection. No one, after the appointment of the Prophets, can present the excuse that he remained unaware of the truth, or that he has been caught and put to the hard test unawares, or that he is being punished while he was innocent. This theme has been presented in many different ways in the Quran; for

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

instance, see Surah Al-Baqarah, Ayat 213, and E.N. 230; Surah An-Nisa, Ayats 41-42, 165 and E.Ns 64 and 208; Surah Al-Anaam, Ayats 130-131 and E.Ns 98-100; Surah Bani Israil, Ayat 15 and E.N. 17; Surah Ta Ha, Ayat 134; Surah Al-Qasas, Ayats 47, 59, 65 and E.Ns 66, 83; Surah Fatir, Ayat 37; Surah Al-Momin, Ayat 50 and E.N. 66. 14\*اس سوال کی اصل نوعیت سوال کی نہیں ہوگی کہ جہنم کے کارندے ان لوگوں سے یہ معلوم کرنا چاہتے ہوں کہ ان کے پاس اللہ تعالیٰ کی طرف سے کوئی خبر دار کرنے والا آیا تھا یا نہیں، بلکہ اس سے مقصود اُن کو ا س بات کا قائل کرنا ہوگاکہ انہیں جہنم میں ڈال کر اُن کے ساتھ کوئی بے انصافی نہیں کی جارہی ہے۔ اس لیے وہ خوداُن کی زبان سے یہ اقرار کرانا چاہیں گے کہ اللہ تعالیٰ نے اُن کو بے خبر نہیں رکھا تھا، اُن کے پاس انبیاء بھیجے تھے، اُن کو بتا دیا تھا کہ حقیقت کیا ہے اور راہ راست کونسی ہے، اور ان کو متنبہ کر دیا تھا کہ اس راہ راست کے خلاف چلنے کا نتیجہ اِسی جہنم کا ایندھن بننا ہوگا جس میں اب وہ جھونکے گئے ہیں، مگر انہوں نے انبیاء کی بات نہ مانی، لہذا اب جو سزااُنہیں دی جارہی ہے وہ فی الواقع اس کے متحق ہیں۔ یہ بات قرآن مجید میں باربار ذہن نشین کرائی گئی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے جس امتحان کے لیے دنیا میں انسان کو بھیجا ہے وہ اِس طرح نہیں لیا جا رہا ہے کہ اُسے بالکل بے خبررکھ کرید دیکھا جا رہا ہوکہ وہ خود راہِ راست پاتا ہے یا نہیں، بلکہ اُسے راہ راست بتانے کا جو معقول ترین انتظام ممکن تھا وہ اللہ نے پؤری طرح کر دیا ہے، اور وہ یمی انتظام ہے کہ انبیاء بھیجے گئے ہیں اور کتابیں نازل کی گئی ہیں۔ اب انسان کا سارا امتحان اِس امر میں ہے کہ وہ اُنبیاء علیهم السلام اور اُن کی لائی ہوئی کتابوں کو مان کر سیدھا راستہ اختیار کرتا ہے یا ان سے منہ موڑ کر خود اپنی خواہشات اور تخیلات کے پیچھے چلتا ہے۔ اس طرح نبوت در حقیقت الله تعالیٰ کی وہ حجت ہے جواس نے انسان پر قائم کر دی ہے ، اور اسی کے ماننے یا یہ ماننے پر انسان کے متنقبل کا انحصار ہے۔ انبیاء کے آنے کے بعد کوئی شخص یہ عذر پیش نہیں کر سکتا کہ ہم حقیقت سے آگاہ نہ تھے، ہمیں اندھیرے میں رکھ کر ہم کو اتنے برے امتحان میں ڈال دیا گیا، اور اب ہمیں بے قصور سزا دی جا رہی ہے ۔ اس مضمون کو اتنی بار اتنے

مختلف طریقوں سے قرآن میں بیان کیا گیا ہے کہ اس کا شمار مشکل ہے۔ مثال کے طور پر حب ذیل مقامات ملاحظه هول: تفهيم القرآن ، جلد أول، البقره، آيت٢١٣، عاشيه ٢٣٠ النساء، آيات ٢١- ٢١، عاشيه ٢٠ - آيت ١٦٥، عاشيه ۲۰۸\_ الانعام، آيات ۱۳۰\_۱۳۱، حواشي ۹۸ تا ۱۰۰ جلد دوم، بني اسرائيل، آيت ۱۵، عاشيه ۱۷ جلد سوم، طهٰ، آیت ۱۳۳۱ القصص، آیت ۲۷، ماشیه ۲۱ آیت ۵۹، ماشیه ۸۳ آیت ۲۵ جلد چارم، فاطر، آیت ۳۷ المومن، ا آیت ۵۰، ماشیر ۲۶۔

9. They will say: "Yes indeed, did come to us a warner, but we denied and said, Allah has not sent down anything. You are not but in a great error, one." \*15

وہ کمیں گے ہاں ضرور آیا تھا ہارے پاس ڈرانے والا۔ پس ہم نے جھٹلا دیا اور ہم نے کہاکہ نہیں نازل کی اللہ نے کوئی چیز۔ نہیں ہوتم مگر گمراہی میں بہت بردی

قَالُوا بَلِّي قَلُ جَاءَنَا نَذِيْرٌ \* فَكَنَّ بْنَا وَقُلْنَا مَا نَزَّلَ اللهُ مِن شَيْءٍ اللهِ إِنَّ انْتُمْ اللَّهِ فِي ضَلْلٍ

\*15 That is, not only you but the people who have believed in and followed you also are misguided and lost in grave error.

15\* یعنی تم بھی مبکے ہوئے ہواور تم پر ایمان لانے والے لوگ بھی سخت گمراہی میں پڑے ہوئے ہیں۔

10. And they will say: "If we had listened or understood, \*16 we would not be among the people of the blazing Fire."

وَ قَالُوا لَوْ كُنَّا نَسْمَعُ أَوْ اوروه كمين كَ الرَّهِم موتَّ سنة نَعُقِلُ مَا كُنّا فِي ٓ اَصْحٰبِ مِي رَبِكَتِي اللّهِ عَلَيْ اللّهُ عَلَّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلْمُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَّهُ عَلَيْ عَلَّا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَّا عَلْمِ عَلَّا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَّا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَّا عَلَيْ عَلَّا عَلَيْ عَلَّا عَلَيْ عَلَّا عَلَيْ عَلَيْ عَلَّ عَلَيْ عَلَّ عَلَيْ عَلَّ عَلَّ عَلَّ عَلَيْ عَلَّ عَلَيْ عَلَّا عَلَيْ عَلَّ عَلَيْ عَلَّا عَلَيْ عَلَّا عَلَيْ عَلَّا ع

\*16 If we had listened or understood: If we had listened to

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

the Prophets with attention as seekers after truth or used our intellect to understand what actually was the message they were presenting before us. Here listening has been given priority over understanding, the reason being that the pre-requisite of obtaining guidance is to listen to what the Prophet teaches, or to read if it is in the written form, like a seeker after truth. To ponder over it in an attempt to understand the truth is secondary. Without the Prophet's guidance man cannot by himself reach the truth directly by using his intellect and common sense.

16 \* يعنى مم نے طالبِ حق بن كر انبياء كى بات كو توجہ سے سنا ہوتا، يا عقل سے كام لے كريہ سمجھنے كى کوشش کی ہوتی کہ فی الواقع وہ بات کیا ہے جو وہ ہارے سامنے پیش کر رہے ہیں۔ یمال سننے کو سمجھنے پر مقدم رکھا گیا ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ پہلے نبی کی تعلیم کو توجہ سے سننا (یا اگر وہ لکھی ہوئی شکل میں ہو تو طالبِ حق بن کر اُسے پڑھنا) ہدایت پانے کے لیے شرط اول ہے۔ اُس پر غور کرکے حقیقت کو سمجھنے کی کوشش كرنے كا مرتبہ اس كے بعد آتا ہے ۔ نبى كى رہنائى كے بغير اپنى عقل سے بطورِ نود كام لے كر انسان براہِ راست حق تک نہیں پہنچ سکتا۔

11. Then will they confess of their sin. So, far away is (Allah's mercy) for the people of the blazing Fire.

فَاعُتَرَفُوا بِنَنْبِهِمُ ۚ فَسُحُقًا اللَّهِ وَ اقرار كرلين كَ اللَّهِ گناہ کا 17\*۔ سو دور ہی ہے (الله کی رحمت) لوگوں کے لئے دہکتی آگ کے۔

لِّأَصْحُبِ السَّعِبْرِ ﴿

\*17 The word dhanb (sin) has been used in the singular. It means that the real sin because of which they became worthy of Hell was to belie the Messengers and refuse to obey them. All other sins are its consequences.

17\*قصور کا لفظ واحد استعال ہوا ہے۔ اس کے معنی یہ ہیں کہ اصل قصور جس کی بنا پر وہ جہنم کے مستحق ہوئے رسولوں کا جھٹلا نا اور ان کی پیروی سے انکار کرنا ہے۔ باقی سارے گناہ اُسی کی فرع ہیں۔

12. Indeed, those who fear their \*18 Lord unseen, them is forgiveness and a great reward. \*19

\*18 This is the real basis of morality in religion. A person's refraining from an evil because it is an evil in his personal opinion, or because the world regards it as an evil, or because its commission is likely to bring loss in the world, or because it may entail a punishment by a worldly power, is a very flimsy basis for morality. A man's personal opinion may be wrong, he may regard a good thing as bad and a bad thing as good because of some philosophy of his own. In the first place, the worldly standards of good and evil have never been the same, they have been changing from time to time. No universal and eternal standard in the moral philosophies is found today, nor has it ever been found before. The fear of worldly loss also does not provide a firm foundation for morality. The person who avoids an evil because he fears the loss that may result from it for himself cannot keep himself from committing it when there is no fear of incurring such a loss. Likewise, the danger of the punishment by a worldly power also is not something which can turn a person into a gentleman. Everybody knows that no worldly power is knower of both the seen

unobserved. Then, there are many possible devices by which one can escape the punishment of every worldly power; and the laws made by a worldly power also do not cover all evils. Most evils are such as they do not come within the purview of the mundane laws, whereas they are even worse than the evils which they regard as punishable. That is why, the religion of truth has raised the edifice of morality on the basis that one should refrain from an evil in fear of the unseen God Who sees man under all conditions, from Whose grasp man cannot escape in any way, Who has given man an all-pervading, universal and everlasting criterion of good and evil. To forsake evil and adopt good only out of fear of Him is the real good which is commendable in religion. Apart from this, if a man refrains from committing evil for any other reason or adopts acts which in view of their external form are regarded as good acts, his these moral acts will not be worth any merit and value in the Hereafter, for they are like a building which has been built on sand.

and the unseen. Many crimes can be committed unseen and

18 \* یہ دین میں افلاق کی اصل جو ہے۔ کسی کا برائی سے اس لیے بچنا کہ اس کی ذاتی رائے میں وہ برائی ہے، یا دنیا اسے برا جانتی ہے، یا اس کے ارتکاب سے دنیا میں کوئی نقصان پہنچنے کا اندیشہ ہے، یا اس پر کسی دنیوی طاقت کی گرفت کا خطرہ ہے، یہ افلاق کے لیے ایک بہت ہی ناپائیدار بنیاد ہے۔ آدمی کی ذاتی رائے فلط بھی ہوسکتی ہے، وہ اپنے کسی فلفے کی وجہ سے ایک اچھی چیز کو برا اور ایک بری چیز کو اچھا سمچے سکتا ہے۔ دنیا کے معیار خیر وشر اول تو یکساں نہیں میں، چھر وہ وقتاً قرقتاً بدلتے بھی رہتے میں، کوئی عالمگر اور ازلی و ابدی معیار دنیا کے افلاقی فلسفوں میں نہ آج پایا جاتا ہے نہ کھی پایا گیا ہے۔ دنیوی نقصان کا اندیشہ بھی افلاق کے لیے کوئی مستقل بنیاد فراہم نہیں کرتا۔ جو شخص برائی سے اس لیے بچتا ہوکہ وہ دنیا میں اُس کی ذات پر

مُتَرَتَّب ہونے والے کسی نقصان سے ڈرتا ہے وہ ایسی مالت میں اُس کے ارتکاب سے باز نہیں رہ سکتا جبکہ اس سے کوئی نقصان پہنچنے کا اندیشہ یہ ہو۔ اسی طرح کسی دنیوی طاقت کی گرفت کا خطرہ بھی وہ چیز نہیں ہے جو انسان کوایک شریف انسان بنا سکتی ہو۔ ہر شخص جانتا ہے کہ کوئی دنیوی طاقت بھی عالمہ الغیب و الشہادہ نہیں ہے۔ بہت سے جرائم اُس کی نگاہ سے پچ کر کیے جاسکتے ہیں۔ اور ہر دنیوی طاقت کی گرفت سے بچنے کی بے شار تدبیریں ممکن ہیں'۔ پھر کسی دنیوی طاقت کے قوانین بھی تمام برائیوں کا اعاطہ نہیں کرتے۔ بیشتر برائیاں ایسی ہیں جن پر دنیوی قوانین کوئی گرفت سرے سے کرتے ہی نہیں، مالانکہ وہ اُن برائیوں سے قبیح تر ہیں جن پر وہ گرفت کرتے ہیں۔ اس لیے دین حق نے اغلاق کی پوری عارت اس بنیاد پر کھڑی کی ہے کہ اُس اَن دیکھے خدا سے ڈرکر برائی سے اجتناب کیا جائے جو ہر حال میں انسان کو دیکھ رہا ہے ، جس کی گرفت سے انسان چ کر کہیں نہیں جا سکتا، جس نے خیرو شر کا ایک ہمہ گیر، عالمگیراور مستقل معیار انسان کو دیا ہے۔ اُسی کے ڈرسے بدی کو چھوڑنا اور نیکی کو اختیار کرنا وہ اصل مجلائی ہے جو دین کی نگاہ میں قابل قدر ہے۔ اس کے سواکسی دوسری وجہ سے اگر کوئی انسان بدی نہیں کرتا ، یا اپنی ظاہری شکل کے اعتبار سے جوافعال نیکی میں شمار ہوتے ہیں اُن کو اختیار کرتا ہے تو آخرت میں اس کے بیہ اخلاق کسی قدر اور وزن کے منتحق یہ ہوں گے، کیونکہ ان کی مثال اُس عارت کی سی ہے جوریت پر تعمیر ہوئی ہو۔

\*19 That is, there are two inevitable results of fearing God unseen.

- (1) That whatever errors and sins one will have committed because of human weaknesses, will be forgiven provided these were not committed because of fearlessness of God.
- (2) That whatever good acts a man performs on the basis of this belief, he will be rewarded richly for them.
- 19\* یعنی خدا سے بالغیب ڈرنے کے دولازمی نتائج ہیں۔ ایک بیہ کہ جو قصور بھی بشری کمزوریوں کی بنا پر آدمی سے سرزد ہوگئے ہوں وہ معاف کر دیے جائیں گے، بشرطیکہ ان کی نہ میں غدا سے بے خوفی کا ر فرما نہ ہو۔ دوسرے بیہ کہ جونیک اعال بھی انسان اِس عقیدے کے ساتھ انجام دے گا اُس پر وہ برا اجربائیگا۔

13. And conceal your talk, or proclaim it. He **certainly is Knower** of what is in the breasts. \*20

وَالسِرُّوْا قَوْلَكُمْ أَوِ اجْهَرُوْا الرَّتِم يُوشِيه كُو لَهَى بات يا اعلانیہ کھو اسے۔ یقیناً وہ ہے باخبر اس سے ہوسینوں میں ہے۔

به ٔ اِنَّهُ عَلِيْمٌ بِنَاتِ

\*20 The address is to all human beings, whether they are believers or unbelievers. For the believer, it contains the admonition that while living his life in the world he should always remember that not only his open and hidden deeds but even his secret intentions and innermost thoughts are not hidden from Allah. And for the unbeliever, the warning that he may do whatever he may please fearless of God, but nothing that he does can remain un-noticed and unseen by Him.

20\* یہ بات تمام انسانوں کو خطاب کرکے فرمائی گئی ہے، خواہ وہ مومن ہوں یا کافر۔ مومن کے لیے اس میں یہ تلقین ہے کہ اسے دنیا میں زندگی بسر کرتے ہوئے ہروقت یہ احساس اپنے ذہن میں تازہ رکھنا چاہیے کہ اس کے کھلے اور چھیے اقوال واعال ہی نہیں ، اس کی نیتیں اور اس کے خیالات تک اللہ سے مخفی نہیں ہیں۔ اور کا فرکے لیے اس میں یہ تنبیہ ہے کہ وہ اپنی مگہ خدا سے بے خوف ہوکر جو کچھ یا ہے کرتا رہے، اس کی کوئی بات اللہ کی گرفت سے چھوٹی نہیں رہ سکتی۔

14. Would He not know who has created. \*21 And He is the Subtle, \*22 the All Aware.

محلا نہ وہ جانے گاجس نے پیداکیا \*22 اور وہ ہے باریک بین یوری طرح باخبر۔

آلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ ۚ وَ هُوَ اللَّطِيفُ الْحَبِيرُ ﴿

\*21 Another translation can be: Would He not know His own creatures? In the original text khalaqa has been used,

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

which may mean: Who has created as well as whom He has created, In both cases the meaning remains the same. This is the argument for what has been said in the preceding sentence. That is, how is it possible that the Creator should be unaware of His creation? The creation may remain unaware of itself, but the Creator cannot be unaware of it. He has made every vein of your body, every fiber of your heart and brain. You breathe because He enables you to breathe, your limbs function because He enables them to function, How then can anything of yours remain hidden from Him.

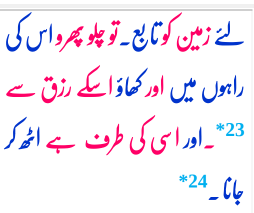
21 \* دوسرا ترجمہ یہ بھی ہوسکتا ہے کہ ''کیا وہ اپنی مخلوق ہی کو نہ جانے گا؟''اصل میں مَنْ حَلَقَ استعال ہوا ہے۔ اس کے معنی''جس نے پیدا کیا ہے '' بھی ہوسکتے ہیں، اور ''جس کو اُس نے پیدا کیا ہے '' بھی۔ دونوں صور توں میں مطلب ایک ہی رہتا ہے۔ یہ دلیل ہے اُس بات کی جو اوپر کے فقرے میں ارشاد ہوئی ہے ۔ یعنی آخریہ کیسے مکن ہے کہ فالق اپنی مخلوق سے بے خبر ہو؟ مخلوق خود اپنے آپ سے بے خبر ہو سکتی ہے ، مگر فالق اُس سے بے خبر نہیں ہو سکتا۔ تمہاری رگ رگ اس نے بنائی ہے۔ تمہارے دل و دماغ کا ایک ریشہ اس کا بنایا ہوا ہے ۔ تمہارا ہر سانس اس کے جاری دکھنے سے جاری ہے۔ تمہارا ہر عضو اس کی تدبیر سے کام کر رہا ہے ۔ اُس سے تمہاری کوئی بات کیسے چھی رہ سکتی ہے ؟

\*22 The word *Latif* as used in the original means the One Who works in imperceptible ways as well as the One Who knows the hidden truths and realities.

22\*اصل میں لفظ" اَلَطِیْفُ" استعال ہوا ہے جس کے معنی غیر محوس طریقے سے کام کرنے والے کے بھی ہیں اور پوشیدہ خانق کو جاننے والے کے بھی۔

15. It is He who has made for you the

earth subservient, so walk about in the paths thereof, and eat of His provision. \*23 And to Him is the resurrection. \*24





\*23 That is, this earth has not become subdued for you of its own accord, and the provisions also that you are eating have not become available here by themselves, but Allah has so arranged it by His wisdom and power that your life became possible here and this splendid globe became so peaceful that you are moving about on it with full peace of mind, and it has become such a vast table spread with food that it contains endless and limitless provisions for your sustenance. If you are not lost in heedlessness and look about yourself intelligently, you will find how much wisdom underlies in the making of this earth habitable for you and arranging in it immeasurable stores of provisions for you. (For explanation, see E.Ns 73, 74, 81 of Surah An-Naml; E.Ns 29, 32 of Surah YaSeen; E.Ns 90, 91 of Al-Momin, E.N. 7 of Surah Az-Zukhruf, E.N. 7 of Surah Al-Jathiyah, E.N. 18 of Surah Qaf).

23\* یعنی یہ زمین تمہارے لیے آپ سے آپ تا بع نہیں بن گئی ہے اور وہ رزق بھی جو تم کھا رہے ہو خود بخود یماں پیدا نہیں ہوگیا ہے ، بلکہ الله نے اپنی حکمت اور قدرت سے اِس کوایسا بنایا ہے کہ یماں تمہاری زندگی مکن ہوئی اور یہ عظیم الثان کرہ ایسا پر سکون بن گیا کہ تم اطمینان سے اس پر چل بچر رہے ہواور ایسا خوانِ نعمت بن گیا کہ اس میں تمہارے لیے زندگی بسر کرنے کا بے حدو حیاب سروسامان موجود ہے۔ اگر تم غفلت

\*24 That is, while you move about on the earth and eat of what Allah has provided for you here, you should not forget that ultimately you have to appear before God one day.

24 \* یعنی اِس زمین پر چلتے پھرتے اور خدا کا بختا ہوا رزق کھاتے ہوئے اِس بات کو نہ بھولو کہ آخر کار تہمیں ایک دن خدا کے حضور عاضر ہونا ہے۔

16. Have you taken security from Him who is in the heaven\*25 that He will not cause you to be the swallowed by earth when it shakes.

عَامِنُتُمْ مِّنْ فِي السَّمَاءِ أَنْ السَامِ الْعَلَى السَّمَاءِ أَنْ السَامِ السَّمَاءِ أَنْ السَامِ السَّمَاءِ أَنْ السَّمَاءِ أَنْ السَامِ السَّمَاءِ أَنْ السَّمَاءِ أَنْ أَنْ السَامِ السَامِ السَّمَاءِ أَنْ السَّمَاءِ أَنْ السَّمَاءِ أَنْ السَامِ السَامِ

\*25 This does not mean that Allah lives in the heavens, but it has been so said because man naturally looks up to the heaven whenever he wants to turn to Allah, raises his hands heavenward in prayer and implores Allah turning his eyes up to heaven whenever he finds himself helpless in an affliction. Then whenever a calamity befalls him suddenly, he says it has descended from heaven; whenever something unusual happens, he says it has come from heaven; and he calls the Books revealed by Allah as heavenly Books.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*

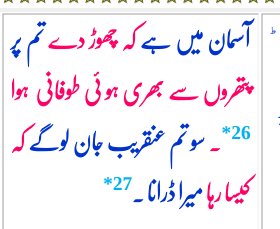
Accordingly to a tradition in Abu Daud, a person came before the Prophet (peace be upon him) with a black slavegirl and said: It has become obligatory on me to set a slave free; can I set this slave-girl free? Prophet (peace be upon him) asked the slave-girl: Where is Allah? She pointed heavenward with her forger. The Prophet (peace be upon him) asked: Who am I? She first pointed towards him and then towards the heaven, by which she obviously meant to say: You have come from Allah. Thereupon the Prophet (peace be upon him) said: Set her free; she is a believer. (A story closely resembling this has been narrated in Muwatta, Muslim and Nasai also). About Khawla bint Thaibah, Umar once said to the people: She is the lady whose complaint was heard above the seven heavens. (In E.N. 2 of Surah al-Mujadalah, we have given full details concerning this). All this clearly shows that it is natural with man that whenever he thinks of God, his mind turns to the heaven above and not to the earth below. In view of this very thing the words man fis-samaa (He Who is in the heaven) have been used about Allah. There is no room here for any doubt that the Quran regards Allah Almighty as living in the heaven. In fact, there cannot be any basis for this doubt, for in the very beginning of this Surah Al-Mulk, it has been stated: He Who created seven heavens, one above the other, and in Surah Al-Baqarah it has been said: You will face Allah in whatever direction you turn your face. (verse 115). 25\*اس كايه مطلب نهيں ہے كہ الله تعالىٰ آسان ميں رہتا ہے، بلكہ يه بات اس لحاظ سے فرمائی گئی ہے

کہ انسان فطری طور پر جب خدا سے رجوع کرنا چاہتا ہے تو آسمان کی طرف دیکھتا ہے۔ دعا مانگتا ہے تو آسمان کی

طرف ہاتھا ٹھاتا ہے ۔ کسی آفت کے موقع پر سب سہاروں سے مایوس ہوتا ہے توآسمان کا رُخ کر کے خدا سے فریاد کرتا ہے۔ کوئی ناگانی بلا آپڑتی ہے تو کہتا ہے یہ اُوپر سے نازل ہوئی ہے۔ غیر معمولی طور پر عاصل ہونے والی چیز کے متعلق کھتا ہے یہ عالم بالا سے آئی ہے۔ الله تعالیٰ کی جمیجی ہوئی کتابوں کو کتبِ ساوی یا کتبِ آسمانی کہا جاتا ہے۔ ابو داور میں حضرت ابو ہریرہ کی روایت ہے کہ ایک شخص ایک کالی لونڈی کو لے کر رسول الله صلی الله علیه وسلم کی خدمت میں ماضر ہوا اور عرض کیا کہ مجھ پر ایک مومن غلام آزاد کرنا واجب ہوگیا ہے ، کیا میں اس لونڈی کو آزاد کر سکتا ہوں؟ حضور نے اُس لونڈی سے یو چھا الله کھاں ہے؟ اُس نے انگلی سے آسمان کی طرف اشارہ کر دیا۔ حضور نے پوچھا اور میں کون ہوں؟ اُس نے پہلے آپ کی طرف اور پھر آسمان کی طرف اشارہ کیا، جس سے اُس کا یہ مطلب واضح ہورہا تھاکہ آپ الله کی طرف سے آئے ہیں۔ اس پر حضور نے فرمایا، اسے آزاد کر دو، یہ مومنہ ہے ( اسی سے ملتا جلتا قصہ موطا، مسلم اور نسائی میں بھی روایت ہوا ہے)۔ صرت حَوْلَہ بِنْتَ تَعْلَبَہ کے متعلق صرت عمر بنے ایک مرتبہ لوگویں سے فرمایا، وہ خاتون ہیں جن کی شکایت سات آسمانوں پر سنی گئی (تفسیر سورہ مجادلہ ماشیہ ۲ میں ہم اِس کی تفصیل نقل کر چکے ہیں )۔ان ساری باتوں سے ظاہر ہوتا ہے کہ یہ بات کچھ انسان کی فطرت ہی میں ہے کہ وہ جب غدا کا تصور کرتا ہے تو اُس کے ذہن نیچے زمین کی طرف نہیں بلکہ اُور آسمان کی طرف جاتا ہے۔ اسی بات کو ملحوظ رکھ کریماں الله تعالیٰ کے متعلق مَنْ فِی السَّمَاءِ (وہ جوآسمان میں ہے) کے الفاظ استعال فرمائے گئے ہیں۔ اس میں اِس شبر کی کوئی گنجائش نہیں ہے کہ قرآن الله تعالیٰ کو آسان میں مقیم قرار دیتا ہے ۔ یہ شبر آخر کیسے پیدا ہو سکتا ہے جبکہ اسی سورہ ملک کے آغاز میں فرمایا جا چکا ہے کہ اَلَّذِی خَلَقَ سَبْعَ سَمَاواتٍ طِبَاقًا (جس نے تہ بتہ سات آسمان پیدا کیے) اور سورہ بقرہ میں ارشاد ہوا ہے، فَا یُنَمَا تُولُوْ افَتَمَّ وَجُمُ اللّهِ (پس تم جدهر بھی رُخ کرو اُس طرف الله كارُخ ہے)۔

17. Or have you taken security امدُ أُمِنْتُمْ مِّنُ فِي السَّمَاءِ أَنْ السَّمَاءِ أَنْ السَّمَاءِ أَنْ

from Him who is in the heaven that He will not send upon you a tornado filled with stones. \*26 Then you shall soon know how was My warning. \*27







\*26 The object is to impress this: Your very survival and well-being on the earth are at all times dependent upon Allah Almighty's grace and bounty: you are not strutting about on this earth at will by your own power: you are under obligation only to Allah's protection for each moment of your life that you are passing here, otherwise Allah at any moment may cause such an earthquake to occur as may make this very earth to become your grave instead of the cradle that it is, or may cause a windstorm to blow razing all your towns and settlements to the ground.

26 \* مرادیہ ذہن نشین کرنا ہے کہ اِس زمین پر تمہاری بقا اور تمہاری سلامتی ہروقت الله تعالیٰ کے فضل پر مخصر ہے۔ اپنے بل بوتے پر تم یمال مزے سے نہیں دندنا رہے ہو۔ تمہاری زندگی کا ایک ایک لیحہ جو یمال گزر رہا ہے، الله کی حفاظت اور نگبانی کا رہین منت ہے۔ ورنہ کسی وقت بھی اُس کے ایک اشارے سے ایک زلزلہ ایسا آسکتا ہے کہ یہی زمین تمہارے لیے آخوشِ مادر کے بجائے قبر کا گڑھا بن جائے، یا ہوا کا ایسا طوفان آسکتا ہے جو تمہاری بستیوں کو فارت کر کے رکھ دے۔

\*27 My warning: the warning that was being given through the Prophet (peace be upon him) and the Quran to the disbelievers of Makkah to the effect: If you do not refrain

\*\*\*\*\*\*\*\*\*

from your disbelief and polytheism and do not accept the message of Tauhid being given to you, you will overtaken by the scourge of God.

27 \* تنبیہ سے مراد وہ تنبیہ ہے جورسول الله صلی الله علیہ وسلم اور قرآن پاک کے ذریعہ سے کفار مکہ کو کی جا رہی ہے توخدا جا رہی تھی کہ اگر کفر و شرک سے بازیہ آؤ کے اور اس دعوتِ توحید کونہ مانو کے جو تہیں دی جا رہی ہے توخدا کے عذاب میں گرفتار ہو جاؤ گے۔

18. And indeed, denied those before them, then how was My reproach. \*28

وَ لَقَدُ كَنَّبِ الَّذِيْنَ مِنَ اور يقيناً جمالايا تما أنلوكون نے جو قَبُلِهِمْ فَكَيْفَ كَانَ نَكِبُرِ الناسِ سِلِ تَصِوكيها مواميرا



\*28 The allusion is to the communities who had belied the Messengers, who had come to them previously and consequently been afflicted with divine punishment.

28\*اشارہ ہے اُن قوموں کی طرف جو اپنے ہاں آنے والے انبیاء کو جھٹلا کر اِس سے پہلے مبتلاتے عذاب ہومکی تھیں۔

19. Did they not see at the birds above them, spreading the wings, and closing them in. None is upholding them but the Beneficent. Indeed He, over

allthings, is Seer. \*30

کیا نہیں دیکھا انہوں نے پرندوں کو اینے اوپر بروں کو پھیلاتے ہیں اور انکو سکیر لیتے ہیں۔ نہیں کوئی تنعامے رکھتا انہیں سواتے رحمن کے \*29 یبیٹک وہ ہر چیز کو دیکھ

أَوَلَمْ يَرُوا إِلَى الطَّيْرِ فَوْقَهُمْ صَفّْتٍ و يَقْبِضُنَ مَا يُمُسِكُهُنَّ إِلَّا الرَّحْمَلُ ۚ إِنَّهُ بكُلِّ شَيْءٍ بَصِيْرُ ﴿

\*29 That is, each bird that flies in the air, does so in the protection of the All-Merciful God. He it is Who has given to each bird the form and structure by which it became able to fly. He it is Who has taught each bird the method to fly. He it is Who has made the air obey the laws by which it became possible for the heavier than air bodies to fly in it, and He it is Who upholds every bird in the air, otherwise the moment Allah withdraws His protection from it, it drops to the ground.

29 \* یعنی ایک ایک پرندہ جو ہوا میں اڑر ہا ہے ، خدائے رحمٰن کی حفاظت میں اڑرہا ہے۔ اُسی نے ہر پرندے کو وہ ساخت عطا فرمائی جس سے وہ اڑنے کے قابل ہوا۔ اسی نے ہر پرندے کو اڑنے کا طریقہ سکھایا۔ اُسی نے ہو پرندے کو اڑنے کا طریقہ سکھایا۔ اُسی نے ہوا کواُن قوانین کا پابند کیا جن کی بدولت ہوا سے زیادہ بھاری جسم رکھنے والی چیزوں کا اُس میں اڑا ممکن ہوا۔ اور وہی ہراڑنے والے کو فضا میں تھامے ہوئے ہے، ورنہ جس وقت بھی الله اپنی حفاظت اُس سے ہٹا کے ، وہ زمین پر آرہے۔

\*30 That is, this is not confined only to birds, but whatever exists in the world, exists because of Allah's keeping and guardianship. He alone provides the means necessary for the existence of everything, and He alone keeps watch that everything created by Him is provided with the necessities of life.

30 \* یعنی کچھ پرندوں ہی پر موقوف نہیں، جو چیز بھی دنیا میں موجود ہے اللہ کی نگبانی کی بدولت موجود ہے۔ وہی ہرشے کے لیے وہ اسباب فراہم کر رہا ہے جو اس کے وجود کے لیے در کار ہیں، اور وہی اس بات کی نگرانی کر رہا ہے کہ اس کی پیداکر دہ مخلوق کو اس کی ضروریات بہم پہنچیں۔

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

20. Or who is it that could be an army for you to

اَمَّنُ هٰذَا الَّذِي هُوَ جُنُدُ لَكُمْ بِعلا كُون ہے ایبا ہو فوج بن سکے يَنْصُرُ كُمْ مِّنْ دُوْنِ الرَّحْمٰنِ الرَّحْمْنِ الرَّحْمٰنِ الرَّحْمٰنِ الرَّحْمٰنِ الرَّحْمٰنِ الرَّحْمُنِ الرَّحْمِٰنِ الرَّعْمِٰنِ الْحَمْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْحَمْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعْمُ الْم

help you other than the Beneficent. The disbelievers but are not delusion.

سوائے رحمنٰ کے\*\* ۔ نہیں ہیں یہ کافرمگر دھوکے میں ۔

إِنِ الْكُفِرُونَ إِلَّا فِي غُرُورٍ



\*31 Another translation can be: Who is there beside the Merciful, who comes to your rescue as your army? The translation that we have adopted in the text above has relevance to the following sentence, and this second to the preceding discourse.

31\* دوسرا ترجمہ بیہ بھی ہو سکتا ہے کہ "رجان کے سوا وہ کون ہے جو تمہارا کشکر بنا ہوا تمہاری دسکیری کرتا ہو"۔ ہم نے متن میں جو ترجمہ کیا ہے وہ آگے کے فقرے سے مناسبت رکھتا ہے ، اور اس دوسرے ترجمہ کی مناسبت پھیلے سلسلہ کلام سے ہے۔

21. Or who is it that could provide for you if He should withhold His provision. But, they persist in rebellion and aversion.

اَمَّنَ هٰنَا الَّذِي يَرُزُونُ عُمْمُ الْمُعَالِمُون بِ ايما بو مُكورزق دے سکے اگر وہ بند کر لے اپنا رزق \_ بلکہ وہ اڑے ہیں سرکشی اور نفرت

إِنْ أَمْسَكَ مِرْقَهُ بَلِ لِللَّهُوا فِي عُتُو وَ نَفُورِ اللهِ

22. Then the one who is walking fallen on his face, is he better guided, or he who is walking upright on a straight path.

تو کیا وہ جو چاتا ہو اوندھا منہ کے بل<sup>32\*</sup>۔ زیادہ هدایت یافتہ ہے۔ يا وه جو چل رما هو بالكل سيدها صراط

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

اَفَمَنْ يَمُشِي مُكِبًّا عَلَى وَجُهِمَ أَهُلَى أَمَّنْ يَتُمْشِي سَوِيًّا عَلَى صِراطِمُستقِيْمِ ٣ \*32 Walking fallen on his face: walking with face turned down like the cattle on the same track on which someone put him.

32 \* يعنى جانوروں كى طرح منه ينچ كيے ہوئے أسى ذكر پر چلا جا رہا ہوجس پر كسى نے اسے ڈال ديا ہو۔

23. Say: "It is He who has created you, and made for you hearing and sight and hearts. Little is that thank you give." \*33

قُلْ هُوَ النَّذِي آنُشَاكُمُ كَمُو بِيدا

وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ السَّمْعِ السَّمَعِ السَّمَ السَلَمْعِ السَّمَ السَلَمْعِ السَّمَ السَلَمْعِ السَلَمْعِ السَلَمْعِ السَلَمْعِ السَّمَ السَلَمْعُ السَلَمْعُ السَلَمْعُ السَلَمْعُ السَلَمْعُ السَلَمْعُ السَلَمْعُ السَلَمْعِ السَلَمْعُ السَلَمُ السَلَمُ السَلَمُ السَلَمْعُ السَلَمُ السَلَمْعُ السَلَمْعُ السَلَمُ السَلَمُ السَلَمْعُ السَلَمْعُ السَلَمْعُ السَلَمُ السَلَمُ السَلَمُ السَلَمُ السَلَمُ السَلَمْعُ السَلَمْعُ السَلَمُ السَلَمْعُ

\*33 That is, Allah had made you men, not cattle. You were not meant to follow blindly whatever error and deviation you found prevailing in the world, without considering for a moment whether the way you had adopted was right or wrong. You have not been given these ears that you may refuse to listen to the one who tries to distinguish the right from the wrong for you, and may persist in whatever false notions you already had in your mind. You have not been given these eyes that you may follow others like the blind and may not bother to see whether the signs scattered around you in the world testified to the unity of God, which the Messenger (peace be upon him) of God is preaching, or whether the system of the universe is Godless, or is being run by many gods simultaneously. Likewise, you have also not been given this knowledge and intelligence that you may give up thinking and understanding to others and may adopt every crooked way that was enforced by somebody in

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

the world, and may not use your own intellect to see whether it was right or wrong. Allah has blessed you with knowledge and intelligence, sight and hearing, so that you may recognize the truth, but you are being ungrateful to Him in that you are employing these faculties for every other object than the one for which these had been granted. (For further explanation, see E.Ns 72, 73 of Surah An-Naml; E.Ns 75, 76 of Surah Al-Mominoon; E.Ns 17, 18 of Surah As-Sajdah; E.N. 31 of Surah Al-Ahqaf).

33\* یعنی الله نے تو تمہیں انسان بنا یا تھا، جانور نہیں بنایا تھا۔ تمہارا کام یہ نہیں تھا کہ جو گراہی بھی دنیا میں پھیلی ہوئی ہواس کے پیچے آتھیں بندکر کے چل پردواور کچھ نہ سوچو کہ جس راہ پر تم جا رہے ہو وہ صحیح بھی ہے یا نہیں ۔ یہ کان تمہیں اس لیے تو نہیں دیے گئے تھے کہ جو شخص تمہیں صحیح اور غلط کا فرق سمجھانے کی کوشش کرے اس کی بات من کر نہ دواور جو غلط سلط باتیں پہلے سے تمہارے دماغ میں بیٹھی ہوئی ہیں اُنہی پر اُڑے رہواور یو غلط سلط باتیں پہلے سے تمہارے دماغ میں بیٹھی ہوئی ہیں اُنہی پر اُڑے رہواور قدایتی بینائی سے کام لے کریہ نہ دیکھو کہ زمین سے آسمان تک ہر طرف جو نشانیاں پھیلی ہوئی ہیں وہ آیا اُس توحید کی شادت دے رہی ہیں کہ یہ سارا نظام توحید کی شادت دے رہی ہیں کہ یہ سارا نظام کانتات بے غدا ہو جہ تمہد کا کام دوسرول کے جوالے کر کے ہراُس طریقے کی پیروی کرنے لگو نہیں دیا ہی جو دنیا میں کہی نے جا ری کر دیا ہے اور اپنی عقل سے کام لے کریہ سوچنے کی کوئی زحمت گوارا نہ کروکہ وہ غلط جو دنیا میں کی نے جا ری کر دیا ہے اور اپنی عقل سے کام لے کریہ سوچنے کی کوئی زحمت گوارا نہ کروکہ وہ غلط جو دنیا میں کی نے جا ری کر دیا ہے اور اپنی عقل سے کام لے کریہ سوچنے کی کوئی زحمت گوارا نہ کروکہ وہ غلط جو دنیا میں کی نے جا ری کر دیا ہے اور اپنی عقل سے کام لے کریہ سوچنے کی کوئی زحمت گوارا نہ کروکہ وہ غلط جو دنیا میں کی نے جا ری کر دیا ہے اور اپنی عقل سے کام لے کریہ سوچنے کی کوئی زحمت گوارا نہ کروکہ وہ غلط

نا شکری کررہے ہوکہ ان سے اور سارے کام تو لیتے ہو مگر بس وہی ایک کام نہیں لیتے جس کے لیے یہ دی کا شکری کررہے ہوکہ ان سے اور سارے کام تو لیتے ہو مگر بس وہی ایک کام نہیں لیتے جس کے لیے یہ دی گئی تھیں (مزید تشریح کے لیے ملا خطہ ہو تفہیم القرآن، جلد دوم ، النحل ، حواشی ۲۷۔۳۵، جلد سوم ، المومنون، حواشی ۲۵۔۷۵۔ جلد چارم ، السجدہ، حواشی ۱۵۔۱۸۔ الاحقاف، حاشیہ ۳۱)۔

ہے یا صحیح۔ الله نے علم و عقل اور سماعت وبینائی کی یہ تعمتیں تہیں حق شناسی کے لیے دی تھیں۔ تم

24. Say: "It is He who has dispersed you in the earth, and to Him you shall be gathered." \*34

قُلْ هُوَ الَّذِي ذَمَّ أَكُمُ فِي كُدُو وَبِي ہے جِس نے تَكُو پُصِلایا الْآئِضِ وَ اللَّهِ تَحْشَرُونَ كَا أَمْنِ مِن اوراسي كے روبروتم جمع الْآئِضِ وَ اللَّهِ تَحْشَرُونَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا



\*34 That is, after being resurrected from death, you will be gathered together from every corner of the earth and presented before Allah.

34\*یعنی مرنے کے بعد دوبارہ زندہ کر کے ہر گوشۂ زمین سے گھیرلائے جاؤ گے اور اس کے سامنے حاضر کر

And they say: "When will this promise be (fulfilled) if you are truthful." \*35

وَيَقُولُونَ مَنِي هَٰذَا الْوَعُلُ إِنْ الدِر وه كُمَّة مِين كب يه وعده (پورا) ہو گا اگرتم ہو سے ۔



\*35 They did not ask this question in order to know the time and date of Resurrection so that if they were told the year, the month, the day and time of its occurrence, they would accept it. But, in fact, they thought that Resurrection was impossible, and its occurrence remote from reason, and they asked this question in order to have an excuse for denying it. They meant to say: When will this strange story of Resurrection and gathering together, that you are telling us, materialize? What for has it been put off? Why don't you make it appear forthwith so that we are assured of it? In this connection, one should understand that one can be certain of Resurrection only by rational arguments, and these have been elaborated at many places in the Quran. As

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

for the date of its occurrence only an ignorant person could raise such a question about it, for even if it is told, it does not make any difference. The unbeliever would say: Well, when it does occur on the date you tell, I shall then believe in it; how can I believe today that it will actually occur on that very day? (For further explanation, see E.N. 63 of Surah Luqman; E.N. 116 of Surah Al-Ahzab; E.Ns 5, 48 of Surah Saba E.N. 45 of YaSeen).

35\* یہ سوال اس غرض کے لیے نہ تھاکہ وہ قیامت کا وقت اور اُس کی تاریخ معلوم کرنا چاہتے تھے اور اس بات کے لیے تیار تھے کہ اگر انہیں اُس کی آمد کا سال، مہینہ، دن اور وقت بتا دیا جائے تو وہ اسے مان لیں گے ۔ بلکہ دراصل وہ اُس کے آنے کو غیر ممکن اور بعیداز عقل سمجھتے تھے اور یہ سوال اس غرض کے لیے کرتے تھے کہ اُسے جھٹلانے کا ایک بہانہ اُن کے ہاتھ آئے۔ ان کا مطلب یہ تھاکہ حثرونشر کا یہ عجیب و غریب افسانہ جو تم ہمیں سنا رہے ہوآخریہ کب ظہور میں آئے گا؟ اسے کس وقت کے لیے اٹھا رکھا گیا ہے؟ ہاری آفکھوں کے سامنے لا کر اسے دکھا کیوں نہیں دیتے کہ ہمیں اس کا یقین آجائے؟ اس سلسلے میں یہ بات اچھی طرح سمجھ لینی چاہیے کہ کوئی شخص اگر قیامت کا قائل ہو سکتا ہے تو عقلی دلائل سے ہو سکتا ہے ، اور قرآن میں مبلہ مبلہ وہ دلائل تفصیل کے ساتھ دے دیے گئے ہیں۔ رہی اُس کی تاریخ ، تو قیامت کی بحث میں اُس کا سوال اٹھانا ایک جاہل آدمی ہی کا کام ہو سکتا ہے ۔ کیونکہ اگر بالفرض وہ بتا بھی دی جانے تواس سے کوئی فرق نہیں رہتا ۔ نہ ماننے والا یہ کمہ سکتا ہے کہ جب وہ تمہاری بتائی ہوئی تاریخ پر آجائے گی تو مان لول گا، آج آخر میں کیسے یقین کر لول کہ وہ اُس روز ضرور آجائے گی ﴿ مزید تشریح کے لیے ملاحظہ ہو تفہیم القرآن، جلد چارم، لقان، ماشیه ۹۳ ـ الاحزاب، ماشیه ۱۱۷ ـ سبا، حواشی ۵ ـ ۴۸ ـ یس، ماشیه ۴۵) ـ

26. Say: "The knowledge is only with Allah, and I am only to warn openly." \*36

کہدو کہ بس اس کا علم الله کے پاس ہیں تو ڈر سنا پاس ہے۔ اور بس میں تو ڈر سنا دینے والا ہوں کھول کھول کر۔ 36\*

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

قُلُ إِنَّمَا الْعِلْمُ عِنْدَ اللهِ وَ اللَّهِ اللَّهِ وَ اللَّهِ اللَّهِ وَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّلَّمِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللل

\*36 That is, this I know that it will certainly come, and knowing this much only is enough for warning the people before its actual occurrence. As for the question when it will actually come, the knowledge of it is with Allah, not with me, and there is no need of this knowledge for administering the warning. This can be better understood by an example. As to the exact time when a person will die, it is only known to Allah; however, all know that everyone has to die one day. Our this knowledge is enough that we may warn a heedless friend of ours that he should look after himself and his interests before death. For this warning it is not necessary to know the exact day on which he will die.

36 \* يعنى يہ تو مجھے معلوم ہے كہ وہ ضرور آئے گى، اور لوگوں كواس كى آمد سے پہلے خبر دار كر دينے كے ليے يہى جاننا كافى ہے ۔ رہى يہ بات كہ وہ كب آئے گى، تواس كا علم الله كو ہے ، مجھے نہيں ہے، اور خبردار كرنے كے ليے اس علم كى كوئى حاجت نہيں ۔ اس معاملہ كوايك مثال سے اچى طرح سجماجا سكتا ہے ۔ يہ بات كہ كون شخص كب مرے گا، اللہ كے سواكسى كو معلوم نہيں ۔ البتہ يہ ہميں معلوم ہے كہ ہر شخص كوايك دن مرنا ہے ۔ ہمارا يہ علم اس بات كے ليے كافى ہے كہ ہم اپنے كسى غير مختاط دوست كو يہ تنابيہ كريں كہ وہ مرنے سے پہلے اپنے مفادكى حفاظت كا انتظام كر لے ۔ اس تنابيہ كے ليے يہ جاننا ضرورى نہيں ہے كہ وہ كس روز مرے گا۔

27. Then, when they will see it approaching, distressed shall be the faces of those who disbelieved, \*37

سو جب وہ دیکھ لیں گے اسکو کہ قریب آگیا تو بگرہ جائیں گے چمرے ان لوگوں کے جنہوں نے کفر کیا 15% اور کما جانے گا یہ ہے وہی

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

فَلَمَّا رَاوُهُ رُلْفَةً سِيَّتُ ثَ وُجُوهُ النَّانِينَ كَفَرُوا وَ قِيْلَ هٰذَا النِّي كُنْتُمْ بِهِ and will be said: "This is what you were calling for."

تم تھے جنکے طلبگار۔



\*37 That is, they will be in the same agony as is suffered by the criminal who is being taken to the gallows.

37 \* لیعنی ان کا وہی مال ہو گا جو پھانسی کے تختہ کی طرف لے جائے جانے والے کسی مجرم کا ہوتا ہے۔

28. Say: "Have you ever considered, if Allah should destroy me and those with me, or should bestow mercy upon us, who then will save disbelievers the from the painful punishment." \*38

سے جو دکھ دینے والا عذاب

عَنَ ابِ الْيُمِرِ

\*38 When the Prophet (peace be upon him) started his mission in Makkah and the members of the different clans of Quraish began to embrace Islam, the people of every house started cursing him and his companions. They started practicing magic and charms on him to cause his death, even devising plots to kill him. At this, it was said: Say to them: what will it profit you whether we perish or we live by the grace of God? You should worry for yourselves as to how you will save yourselves from the punishment of Allah?

38 \* مكم معظمه ميں جب رسول الله صلى الله عليه وسلم كى دعوت كا آغاز ہوا اور قريش كے مختلف غاندانوں

سے تعلق رکھنے والے افراد نے اسلام قبول کرنا شروع کر دیا تو گھر گھر حضور اور آپ کے ساتھیوں کو بد دعائیں دی جانے لگیں۔ جادو ٹونے کیے جانے لگے تاکہ آپ ہلاک ہوجائیں۔ متی کہ قتل کے منصوبے بھی سوچے جانے لگے ۔ اس پر بیہ فرمایا گیا کہ ان سے کہو، خواہ ہم ہلاک ہوں یا غدا کے فضل سے زندہ رہیں، اس سے تہمیں کیا ماصل ہو گا؟ تم اپنی فکر کروکہ خدا کے عذاب سے تم کیسے بچو گے۔

29. **Say:** "He is the Beneficent, we have believed in Him, and upon Him have we put our trust. \*39 So soon you shall know who is it in clear error."

میں <sup>39\*</sup>۔ پس تککو جلید معلوم ہو مَنْ هُوَ فِيْ ضَلْلٍ مُّبِيْنٍ ﴿ مِلْ مُلِي مُلْمِ اللَّهِ مُلْكِ مُرابى میں ہے۔

قُلُ هُوَ الرَّحْمٰنُ امَنَّا بِهِ كدوكه وه رحمٰن ہے ہم ايان وَعَلَيْهِ تَوَكَّلْنَا \* فَسَتَعُلَمُونَ اللَّهُ اسپراوراس پر بحروسا رکھے

\*39 That is, we have believed in God, and you are denying Him; we have put our trust in Him, and you have put your trust in yourself, your own resources and false deities besides Allah; therefore, only we deserve to be shown mercy by Allah, not you.

39 \* يعنى مم خدا پر ايان لائے ميں اور تم اس سے انكار كر رہے موہارا تبحروسہ خداً پر ہے اور تمهارا اپنے جھوں اوراپنے وسائل اوراپنے معبود ان غیر الله پر۔اس لیے خداکی رحمت کے متحق ہم ہوسکتے ہیں نہ کہ تم۔

**30. Say:** "Have you considered if your water should sink down then who would bring you the clean

کے آئے تہارے لئے صاف

قُلْ اَسَءَيْتُمْ إِنْ اَصْبَحَ كمدو بطلا ديكھو تو اگر ہو جائے تہارا it happens that ا فَمَنُ اللّٰ فِي فِي الرّا الله الوكون ہے جو 

### flowing water." \*40

\*\*\*\*\*\*

\*40 That is, does anyone else another beside Allah have the power to restore these springs of water to you? If none else has this power, and you know well that none has it, then who is worthy of worship: God or your false deities, who do not have the power to restore them? Then ask your own selves as to who is misled and misguided, those who believe in One God or those who believe in many gods.

40\* یعنی کیا فدا کے سواکسی میں یہ طاقت ہے کہ ان چشموں کو پھرسے جاری کر دے؟ اگر نہیں ہے ، اور تم جانتے ہو کہ نہیں ہے ، تو پھر عبادت کا متی فدا ہے ، یا تمہارے وہ معبود جو اُنہیں جاری کرنے کی کوئی قدرت نہیں رکھتے؟ اس کے بعد تم خود اپنے ضمیر سے پوچھو کہ گمراہ غدائے واحد کو ماننے والے ہیں یا وہ جو شمرک کر رہے ہیں؟

