

Al-Qalam ٱلْقَلَم

بِسَمِ ٱللهِ ٱلرَّحَمن ٱلرَّحِيمِ

In the name of Allah, Most Gracious, Most Merciful

#### Name

This Surah is called *Noon* as well as *Al-Qalam*, the words with which it begins.

### **Period of Revelation**

This is one of the earliest Surahs to be revealed at Makkah, but its subject matter shows that it was sent down at the time when opposition to the Prophet (peace be upon him) had grown very harsh and tyrannical.

## **Theme and Subject Matter**

It consists of three themes: Replies to the opponents' objections, administration of warning and admonition to

them, and exhortation to the Prophet (peace be upon him) to patience and constancy.

At the outset, the Prophet (peace be upon him) has been addressed, to the effect: The disbelievers call you a madman whereas the Book that you are presenting and the sublime conduct that you practice are by themselves sufficient to refute their false accusations. Soon they will see as to who was mad and who was sane. Therefore, do not at all yield to the din of opposition being kicked up against you, for all this is actually meant to make you resort to a compromise with them.

Then, in order to enlighten the common people the character of a prominent man from among the opponents, whom the people of Makkah recognized well, has been presented without naming him. At that time, the Prophet's (peace be upon him) pure and sublime conduct was before them, and every discerning eye could also see what sort of character and morals were possessed by the chiefs of Makkah, who were leading the opposition against him.

Then, in verses 17-33, the parable of the owners of a garden has been presented, who after having been blessed by Allah turned ungrateful to Him, and did not heed the admonition of the best man among them when it was given to them. Consequently, they were deprived of the blessing and they realized this when all they had lay devastated. With this parable the people of Makkah have been warned to the effect: With the appointment of the Prophet (peace be upon him) to Prophethood, you, O people of Makkah, too, have been put to a test similar to the one to which the owners of

the garden had been put. If you do not listen to him, you too will be afflicted with a punishment in the world, and the punishment of the Hereafter is far greater.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

Then, in verses 34-47 continuously, the disbelievers have been admonished, in which the address sometimes turns to them directly and sometimes they are warned through the Prophet (peace be upon him). A summary of what has been said in this regard is this: Well being in the Hereafter inevitably belongs to those who spend their lives in the world in full consciousness of God. It is utterly against reason that the obedient servants should meet in the Hereafter the same fate as the guilty. There is absolutely no basis of the disbelievers' misunderstanding that God will treat them in the manner they choose for themselves, whereas they have no guarantee for this. Those who are being called upon to bow before God in the world and they refuse to do so, would be unable to prostrate themselves on the Day of Resurrection even if they wanted to do so, and thus would stand disgraced and condemned. Having denied the Quran, they cannot escape divine punishment. The rein they are being given, has deluded them. They think that since they are not being punished in spite of their denial, they must be on the right path, whereas they are following the path of ruin. They have no reasonable ground for opposing the Messenger (peace be upon him), for he is a preacher without any vested interest. He is not asking any reward from them for himself, and they cannot either make the claim that they know with certainty that he is not a true Messenger (peace be upon him), nor that what he says is

false.

In conclusion, the Prophet (peace be upon him) has been exhorted to the effect: Bear with patience the hardships that you may have to face in the way of preaching the faith till Allah's judgment arrives, and avoid the impatience which caused suffering and affliction to the Prophet Jonah (peace be on him).

نام اس کا نام سورۂ ن بھی ہے اور القلم بھی۔ دونوں الفاظ سورۂ کے آغاز ہی میں موجود ہیں۔ زمانۂ نزول

یہ بھی مکۂ منظمہ کے ابتدائی دور کی نازل شدہ سورتوں میں سے ہے، مگر اس کے مضمون سے یہ بات مترشح ہوتی ہے کہ یہ اس زمانے میں نازل ہوئی تھی جب مکہ میں رسول الله صلی الله علیہ وآلہ و سلم کی مخالفت الجھی خاصی شدت اختیار کر چکی تھی۔

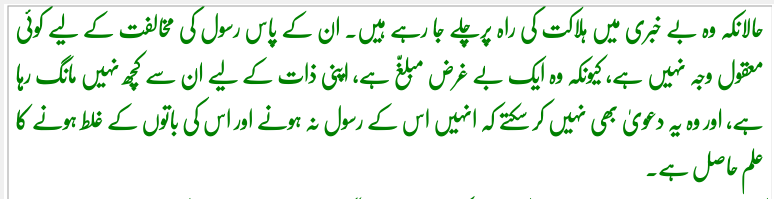
## موضوع أور مضمون

اس میں تین مضامین بیان ہوئے ہیں۔ مخالفین کے اعتراضات کا جواب ان کو تنبیہ اور نصیحت، اور رسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم کو صبر واستقامت کی تلقین۔

آغاز كلام میں رسول الله صلی الله علیه وآله و سلم سے ارشاد ہوا ہے كه یه كفارتم كو دیوانه كھتے ہیں، عالانكه ہو كتاب تم پیش كر رہے ہواور اخلاق كے جس اعلی مرتبے پر تم فائز ہو وہ خود ان كے اس جھوٹ كی تر دید كے ليے كافی ہے۔ عنقریب وہ وقت آنے والا ہے جب سب ہی دیکھ لیں گے كه دیوانه كون تھا اور فرزانه كون ـ ليذا مخالفت كا جو طوفان تمهارے خلاف اٹھایا جا رہا ہے اس كا دباؤ ہرگز قبول نه كرو۔ دراصل يه سارى باتيں اس ليے كی جا رہی ہیں كه تم كسی نه كسی طرح دب كر ان سے مصالحت (compromise) كرنے كے ليے تيار ہو جاؤ۔

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

مچر عوام کی آنکھیں کھولنے کے لیے نام لیے بغیر مخالفین میں سے ایک نمایاں شخص کا کردار پیش کیا گیا ہے جے اہل مکہ خوب جانتے تھے۔ اس وقت رسول الله صلی الله علیہ وآلہ و سلم کے پائیزہ اخلاق مجھی سب کے سامنے تھے، اور ہر دیکھنے والا یہ مبھی دیکھ سکتا تھا کہ آپ کی مخالفت میں مکہ کے جو سردار پیش پیش میں ان میں کس سیرت وکر دار کے لوگ شامل ہیں۔ اس کے بعد آیت 17 سے 33 تک ایک باغ والوں کی مثال پیش کی گئی ہے جنوں نے اللہ سے نعمت یاکر اس کی ناشکری کی اور ان کے اندر جو شخص سب سے بہتر تھا اس کی تصیحت بروقت یہ مانی، آخر کار وہ اس نعمت سے محروم ہو گئے اور ان کی آنکھیں اس وقت کھلیں جب ان کا سب کچھ برباد ہوچکا تھا۔ یہ مثال دے کر اہل مکہ کو متنبہ کیا گیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی بعثت سے تم بھی اسی آزمائش میں پڑگئے ہوجس میں وہ باغ والے تھے۔ اگر ان کی بات نہ مانو گے تو دنیا میں بھی عذاب بھگتو گے اور آخرت کا عذاب اس سے بھی زیادہ بردا ہے۔ مچر آیت 34 سے 47 تک مسلسل کفار کو فہایش کی گئی ہے جس میں کہیں تو خطاب براہِ راست ان سے ہے اور کمیں رسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم کو مخاطب کرتے ہوئے دراصل تنبیہ ان کو کی گئی ہے۔ اس سلسلے میں جو باتیں ارشاد ہوئی ہیں ان کا خلاصہ یہ ہے کہ آخرت کی جملائی لازماً انہی لوگوں کے لیے ہے جنوں نے دنیا میں خداتر سی کے ساتھ زندگی بسر کی ہے۔ یہ بات سراسر عقل کے خلاف ہے کہ الله تعالی کے ہاں فرمانبرداروں کا انجام وہ ہوجو مجرموں کا ہونا چاہیے۔ کفار کی بیہ غلط قہمی قطعی بے بنیاد ہے کہ غدا ان کے ساتھ وہ معاملہ کرے گا جو وہ خود اپنے لیے تجویز کرتے ہیں، عالانکہ اس کے لیے انہیں کوئی ضانت عاصل نہیں ہے۔ جن لوگوں کو دنیا میں غدا کے آگے جھکنے کی دعوت دی جا رہی ہے اور وہ اس سے انکار کرتے ہیں، قیامت کے روزوہ سجدہ کرنا چاہیں گے تو بھی نہ کر سکیں گے اور ذلت کا انجام انہیں دیکھنا رہے گا۔ قرآن کو جھٹلا کر وہ خدا کے عذاب سے پچ نہیں سکتے۔ انہیں جو ڈھیل دی جا رہی ہے اس سے وہ دھوکے میں پڑ گئے ہیں۔ وہ مجھتے ہیں کہ اس تکذیب کے باوجود جب ان پر عذاب نہیں آرہا ہے تو وہ صحیح راستے پر ہیں،



آخر میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ و سلم کو ہدایت فرمائی گئی ہے کہ اللہ کا فیصلہ آنے تک جو سختیاں بھی تنبیغ دین کی راہ میں پیش آئیں ان کو صبر کے ساتھ برداشت کرتے چلیے جائیں اور اس بے صبری سے بچیں جو یونس علیہ السلام کے لیے ابتلا کا موجب بنی تھی۔

In the name of Allah, Most Gracious, Most Merciful.

الله کے نام سے جو بہت مہربان نهایت رحم والا ہے۔

بِسُمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

1. Noon. By the Pen, and that which they ascribe. \*1

نَ وَالْقَلَمِ وَ مَا يَسُطُرُونَ ان عَمْ هِ قَلْم كَى اوراسكى جِ



\*1 The great commentator Mujahid says that by pen here is meant the pen with which the Quran was being written down. From this it automatically follows that that which was being written implies the Quran itself.

1\*امام تفسیر مجاہد کہتے کہ قلم سے مراد وہ قلم ہے جس سے ذکر، یعنی قرآن لکھا جا رہا تھا۔ اِس سے خود بخود بیہ نتیجہ نکلتا ہے کہ وہ چیز ہو لکھی جا رہی تھی اُس سے مراد قرآن مجید ہے۔

2. You are not, by the favor of your Lord, a madman. \*2

مَا اَنْتَ بِنِعُمَةِ رَبِيكَ أَنْتَ بِنِعُمَةِ رَبِيكَ أَنْتَ بِنِعُمَةِ رَبِيكَ \*2\_ کے دیوانے \_

\*2 That is, for which an oath has been sworn by the pen and by the Book. It means that this Quran which is being inscribed by the hands of the writers of revelation, is by

itself enough to refute the slander of the disbelievers who say that the Prophet (peace be upon him) is, God forbid, a madman, Before his claim to the Prophethood, the people of Makkah looked upon him as the best of their men and trusted his honesty, intelligence and sagacity. But when he started reciting the Quran before them, they began to call him a madman. This meant that the Quran itself in their sight was the cause because of which they accused him of madness; Therefore, it was said: The Quran by itself is a sufficient proof for the refutation of this slander. The presentation of this highly eloquent revelation which consists of sublime themes, is an argument which proves that Muhammad (peace be upon him) has been especially favored by Allah, and nor an argument which might be used to prove that he has, God forbid, gone mad. Here, one should remember that although the address apparently is directed to the Prophet (peace be upon him), yet the real object is to nail the calumny of the disbelievers. Therefore, no one should have the doubt that this verse was sent down only to assure the Prophet (peace be upon him) that he was not mad. Obviously, the Prophet (peace be upon him) himself had no such doubt for removing which he might have stood in need of such an assurance. The object was to tell the disbelievers, as if to say: The Quran because of which you are calling the one presenting it a madman, is by itself an argument that your accusation is false. (For further explanation see E.N. 22 of Surah At-Toor).

2\* یہ ہے وہ بات جس پر قلم اور کتاب کی قسم کھائی گئی ہے۔ مطلب یہ ہے کہ یہ قرآن جو کا تبین وحی کے

ہاتھوں سے ثبت ہورہا ہے ، بجائے خود کفار کے اس بہتان کی تردید کے لیے کافی ہے کہ معاذ الله رسول الله صلی الله علیه وسلم مجنون ہیں۔ حضور کے دعوائے نبوت سے پہلے تو اہلِ مکہ آپ کو اپنی قوم کا بہترین آدمی مانتے تھے اور آپ کی دیانت و امانت اور عقل و فراست پر اعتاد رکھتے تھے۔ مگر جب آپ نے اُن کے سامنے قرآن پیش کرنا شروع کیا تو وہ آپ کو دیوانہ قرار دِینے لگے۔ اس کے معنی یہ تھے کہ قرآن ہی اُن کے نزدیک وہ سبب تھا جس کی بنا پر اُنہوں نے آپ پر دیوانگی کی جہمت لگائی۔ اس لیے فرمایا گیاکہ قرآن ہی اِس تہمت کی تردید کے لیے کافی ثبوت ہے ۔ یہ اعلیٰ درجہ کا قصیح و بلیغ کلام، جوالیے بلند پایہ مضامین پر منتل ہے، اِس کا پیش کرنا تواس بات کی دلیل ہے کہ محد صلی الله علیہ وسلم پر الله کا خاص فضل ہوا ہے، کجاکہ اسے اس امرکی دلیل بنا یا جائے کہ آپ معاذ الله دیوانے ہوگئے ہیں۔ اس مقام پر یہ بات نگاہ میں رہنی چاہیے کہ یماں خطاب توبظاہر نبی صلی الله علیہ وسلم سے ہے، لیکن اصل مقصود کفار کوان کی شمت کا جواب دینا ہے۔ لہذا کسی شخص کو یہ شبہ نہ ہوکہ یہ آیت حضور کو یہ اطمینان دلانے کے لیے نازل ہوئی ہے کہ آپ مجنون نہیں ہیں۔ ظاہر ہے کہ حضور کواپنے متعلق تواپسا کوئی شبہ نہ تھاکہ اسے دُورکرنے کے لیے آپ کو یہ اطمینان دلانے کی ضرورت ہوتی۔ مدعا کفارسے یہ کہنا ہے کہ تم جس قرآن کی وجہ سے اُس کے پیش کرنے والے کو مجنون کہ رہے ہو وہی تمہارے اس الزام کے جھوٹے ہونے کی دلیل ہے ( مزید تشریح کے لیے ملاحظه هو تفهيم القرآن، جلد پنجم، تفسير سوره طور، حاشيه ٢٢) \_

3. And indeed, for you is a payment, never ending. \*3

\*3 That is, you will get an unlimited and continuous reward, for although you have to hear discouraging and disturbing things in response to the efforts that you are making for the instruction and guidance of the people, yet you are steadfastly performing your mission of calling them to the right way.

3\* یعنی آپ کے لیے اِس بات پر بے صاب اور لازوال اہر ہے کہ آپ خلقِ خدا کی ہدایت کے لیے ہو کوشٹیں کر رہے ہیں اُن کے جواب میں آپ کوایسی ایسی اذبت ناک باتیں سننی پرورہی ہیں اور پھر بھی آپ اپنے اِس فرض کوانجام دیے بلے جارہے ہیں۔ اور بیشک تم ہو افلاق کے اعلیٰ وَ اِنْکَ لَکَ لَکُ لُوْ عَظِیْمِ اِنْ اِسْکَ مِی اِنْدُ کِی اِنْکُ لِیکُ اِنْ کے اعلیٰ مرتبے پر۔ \*\*

4. And indeed, you are exalted to a great character. \*4





- \*4 Here, this sentence gives two meanings:
- (1) That you stand exalted to a high and noble character; that is why you are enduring all these hardships in your mission of guiding the people to the right way, otherwise a man of weak character could not have done so.
- (2) That besides the Quran, your high and noble character is also a clear proof that the accusation of madness that the disbelievers bring against you is absolutely false, for high morals and madness cannot co-exist in one and the same person.

A madman is he whose balance of mind is upset, who has lost his temperamental equilibrium. Contrary to this, the high morals of a person testify that he is a right-minded sound-natured person, who possesses perfect temperamental equilibrium. The people of Makkah were not unaware of the morals and character possessed by the Messenger (peace be upon him) of Allah. Therefore, it was enough just to make a reference to them so that every reasonable man of Makkah was made to think how shameless were those people who were calling a man of such sublime morals and character a madman. Their absurd conduct was not at all harmful for the Prophet

(peace be upon him) but for themselves, for maddened in their craze for opposition they were saying such a thing about him which could not be regarded as credible by any man of understanding. The same is also the case with those men of knowledge and scholarship, who in the modern time are accusing the prophet (peace be upon him) of having fits of madness and epilepsy. The Quran is available everywhere in the world and the Holy Prophet's life also exists in the written form in entire detail. Every person can see it for himself what a foolish and meaningless thing is being uttered in their blind enmity by those who regard this man, who brought this unique and matchless Book and who possessed such sublime morals and character, as a mentally deranged person.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

The best description of the Holy Prophet's character has been given by Aishah in her statement: Kana khuluqu-hul-Quran: the Quran was his character. Imam Ahmad, Muslim, Abu Daud. Nasai, Ibn Majah, Darimi and Ibn Jarir have cited, with a little variation in wording, this saying with several chains of transmitters. This means that the Prophet had not merely presented the teaching of the Quran before the world but also given its practical demonstration by his personal example. Whatever was enjoined in the Quran was acted upon practically by himself in the first instance. Whatever was forbidden in it was shunned and avoided by himself most of all. His own self was characterized most of all by the moral qualities which were declared as sublime by it, and his own self was most free from those qualities which were declared as

abhorrent and reprehensible by it. In another tradition Aishah has stated: The Prophet (peace be upon him) never hit a servant, never raised his hand on a woman, never used his hand to kill a person outside the battlefield, never avenged himself on anyone for an injury caused unless someone violated a sanctity enjoined by Allah and he avenged it for the sake of Allah. His practice was that whenever he had to choose between two things, he would choose the easier one unless it was a sin, and if it was a sin he would keep away from it most of all (Musnad Ahmad). Anas says: I served the Prophet (peace be upon him) for ten years. He never did so much as express even a slight disgust over what I did or said. He never asked why I had done what I had done, and never inquired why I had not done what I had not done. (Bukhari, Muslim).

4\*اس مقام پر یہ فقرہ دو معنی دے رہا ہے ۔ ایک یہ کہ آپ اظلاق کے بہت بلند مرتبے پر فائز ہیں اسی وجہ سے آپ ہدایتِ غلق کے کام میں یہ اذبتیں ہر داشت کر رہے ہیں، ورنہ ایک کمزور اظلاق کا انسان یہ کام نہیں کر سکا تھا۔ دوسرے یہ کہ قرآن کے علاوہ آپ کے بلنداظلاق بھی اس بات کے صریح جبوت ہیں کہ کفار آپ پر دیوانگی کی جو شمت رکھ رہے ہیں وہ سراسر جھوٹی ہے ، کیونکہ اظلاق کی بلندی اور دیوانگی ، دونوں ایک جگہ جمع نہیں ہو سکتیں ۔ دیوانہ وہ شخص ہوتا ہے جس کا ذہنی توازُن بگوا ہوا ہو اور جس کے مزاج میں اعتدال باتی نہ رہا ہو۔ اس کے ہر عکس آدمی کے بلنداخلاق اس بات کی شادت دیتے ہیں کہ وہ نہایت صحیح الدماغ اور سلیم الفطرت ہے اور اُس کا ذہن اور مزاج غایت درجہ متوازن ہے ۔ رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے اخلاق بیلے کچھ تھے، اہلِ مکہ اُن سے نا واقف نہ تھے۔ اس لیے اُن کی طرف محض اشارہ کر دینا ہی اِس بات کے اخلاق بیلے کی تھا کہ مکہ کا ہر معقول آدمی یہ سوچن پر مجبور ہوجائے کہ وہ لوگ کس قدر بے شرم ہیں جو بات کے بلند اخلاق آدمی کو مجنون کہ رہے ہیں۔ اُن کی یہ بیودگی رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے لیے نہیں بات کے بلند اخلاق آدمی کو مجنون کہ رہے ہیں۔ اُن کی یہ بیودگی رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے لیے نہیں

بلکہ خود اُن کے لیے نقصان دہ تھی کہ مخالفت کے جوش میں پاگل ہو کر وہ آپ کے متعلق ایسی بات کہہ رہے تھے جے کوئی ذی قہم آدمی قابل تصور نہ مان سکتا تھا۔ یہی معاملہ اُن مدعیانِ علم و تحقیق کا بھی ہے جو اِس زمانے میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر مرگی اور جنون کی تہمت رکھ رہے ہیں۔ قرآن پاک دنیا میں ہر عگہ مل سکتا ہے، اور حضور کی سیرت مجھی اپنی تمام تفصیلات کے ساتھ لکھی ہوئی موبود ہے۔ ہر شخص خود دیکھ سکتا ہے کہ جولوگ اِس بے مثل کتاب کے پیش کرنے والے اور اپیے بلنداغلاق رکھنے والے انسان کو ذہنی مریض قرار دیتے ہیں وہ عداوت کے اندھے جذبے سے مغلوب ہوکر کلیسی لغوبات کہ رہے ہیں۔ رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے اخلاق کی بہترین تعریف حضرت عائشہ نے اپنے اس قول میں فرمائی ہے كه كان خلقه القر إن \_ "قرآن آپ كا اغلاق تھا" \_ امام احد، مسلم ،ابو داؤد، نسائى،ابن ماجه، دارمي، اور ابن جرير نے تھوڑے سے لفظی انتلاف کے ساتھ اُن کا یہ قول متعدد سندوں سے نقل کیا ہے۔ اس کے معنی یہ ہیں کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے دنیا کے سامنے محض قرآن کی تعلیم ہی پیش نہیں کی تھی بلکہ خود اس کا مجم نمونہ بن کر دکھادیا تھا۔ جس چیز کا قرآن میں عکم دیا گیا آپ، نے خود سب سے بڑھ کر اس پر عمل کیا، جس چیز سے اس میں روکا گیا آپ نے خود سب سے زیادہ اُس سے اجتناب فرمایا، جن اخلاقیِ صفات کو اس میں فضیلت قرار دیا گیا سب سے بردھ کر آپ کی ذات اُن سے متصف تھی، اور جن صفات کو اس میں ما پسندیدہ مصیرا یا گیا سب سے زیادہ آپ اُن سے پاک تھے۔ ایک اور روایت میں صرت عائشہ، فرماتی ہیں کہ "رسول الله صلى الله عليه وسلم نے تجھي کسى خادم كونهيں مارا، تجھى كسى عورتِ برِ ماتھنه أسمايا، جادفى سبيل الله ك سوا جھی آپ نے اپنے ہاتھ سے کسی کو نہیں مارا، اپنی ذات کے لیے تھی کسی ایسی تکلیف کا انتقام نہیں لیا جوآپ کو پہنچائی گئی ہوالا یہ کہ الله کی حرمتوں کو توڑا گیا ہواور آپ نے الله کی خاطر اُس کا بدلہ لیا ہو، اور آپ کا طریقہ یہ تھاکہ جب دو کاموں میں سے ایک کا آپ کو انتخاب کرنا ہوتا تو آپ آسان تر کام کو پہند فرماتے تھے، الاّ یہ کہ وہ گناہ ہو، اور اگر کوئی کام گناہ ہوتا توآپ سب سے زیادہ دور رہتے تھے " (مسنداحد)۔ صرت انس کہتے ہیں کہ ''میں نے دس سال رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی خدمت کی ہے ۔ آپ نے تجھی میری کسی



\*5 That is, if you slackened a little in your propagation of Islam, they also would slacken in their opposition to you. Or, if you became inclined to effect some changes in your faith to suit these people, they too would effect a compromise with you.

(خیابینی تم اسلام کی تبلیغ میں کچھ ڈھیلے پر جاوتو یہ بھی تمہاری مخالفت میں کچھ زمی افتیار کر لیں، یا تم ان کی

گمراہیوں کی رعایت کر کے اپنے دین میں کچھ ترمیم کرنے پر آمادہ ہوجاو تو یہ تمہارے ساتھ مصالحت کرلیں۔

10. And do not obey to every habitual swearer, despicable. \*6

وَ لَا تُطِعُ كُلَّ حَلَّنِ اورنه اطاعت كرناكسى بهت قعيل وَ لَا تُطِعُ كُلُّ حَلَّنِ اللهِ الطاعت كرناكسى بهت قعيل المحافية المح



\*6 The word mahin is used for a contemptible, degraded and mean person. This is indeed a necessary quality of a person who swears many oaths. He swears an oath for every minor thing because he himself has the feeling that the people take him for a liar and would not believe him until he swore an oath. For this reason he is not only degraded in his own eyes but commands no respect in society either.

6\*اصل میں لفظ مھین استعال ہوا ہے جو حقیر و ذلیل اور گھٹیا آدمی کے لیے بولا جاتا ہے۔ در حقیقت یہ بہت قسمیں کھانے والے آدمی کی لازمی صفت ہے۔ وہ بات بات پر اس لیے قسم کھاتا ہے کہ اُسے نودیہ احساس ہوتا ہے کہ لوگ اسے جھوٹا سمجھتے ہیں اور اس کی اس بات پر اُس وقت تک یقین نہیں کریں گے جب تک وہ قسم نہ کھائے۔ اس بنا پر وہ اپنی نگاہ میں خود بھی ذلیل ہوتا ہے اور معاشرے میں بھی اس کی کوئی وقعت نہیں ہوتی۔

11. A scorner, going about backbiter.

طعنے دینے والا پھرتا چلیاں کرنے



12. A hinderer of good, \*7 a transgressor, sinful.

مَّنَّاعٍ لِلْخَبْرِ مُعْتَدٍ اَثِيْمِ فَي اَثِيْمِ فَي الْعَلَى مِلَا فَى سے \*\* مدسے بوا گُنگار۔

\*7 Khayr in Arabic is used both for wealth and for good. If it is taken in the meaning of wealth, the meaning would be

that he is miserly and stingy; he would not even spend a farthing on anyone. And if khayr is taken in the meaning of goodness and virtue, it would mean that he creates a hindrance in every good work as well as that he is very active in hindering the people from accepting Islam.

7\*اصل میں مَنَّاعِ لِلْحَیْرِ کے الفاظ استعال ہونے ہیں۔ خیر عربی زبان میں مال کو بھی کہتے ہیں اور بھلائی کو بھی۔ اگر اس کو مال کے معنی میں لیا جائے تو مطلب یہ ہوگا کہ وہ سخت بخیل اور کبنوس آدمی ہے، کسی کو پھوٹی کوڑی دینے کا بھی روادار نہیں۔ اور اگر خیر کو نیکی اور بھلائی کے معنی میں لیا جائے تو اس کا مطلب یہ بھی ہوسکتا ہے کہ وہ ہرنیک کام میں رکاوٹ ڈالٹا ہے، اور یہ بھی کہ وہ اسلام سے لوگوں کوروکئے میں بہت سرگرم ہے۔

13. Violent, \*8 after all that, ignoble by birth. \*9



\*8 The word *utul* is used for a person who is stout and strong and greedy in eating and drinking and is also ill-mannered, quarrelsome and cruel at the same time.

سخت نو 8\* اس کے بعد بدذات

8\*اصل میں لفظ عُتُل استعال ہوا ہے جو عربی زبان میں ایسے شخص کے لیے بولا جاتا ہے جو خوب ہٹاکٹا اور بہت کھانے پینے والا ہو، اور اس کے ساتھ نہایت بد خلق، جھگر الواور سفاک ہو۔

\*9 The word zanim is used to describe a person of illegitimate birth, who does not, in fact, belong to a family but has joined it. Saeed bin Jubair and Shabi say that this word is used for a person who is notorious among the people for his evildoing.

The views of the commentators with regard to the person who has been described in these verses are different. Some one says it was Walid bin Mughirah; another one says it

was Aswad bin Abdi Yaghuth, and still another has applied this description to Akhnas bin Shurayq, and some other people have pointed to some other persons. But the Quran has only described his attributes without naming him. This shows that in Makkah the man concerned was so notorious for his such qualities that there was no need to name him definitely. Hearing his description every person could understand who was being referred to.

9\*اصل میں لفظ زَنِیْم استعالی ہوا ہے۔ کلام عرب میں یہ لفظ اُس ولدالزنا کے لیے بولا جاتا ہے جو دراصل ایک خاندان کا فردینه ہو مگر اس میں شامل ہوگیا ہو۔ سعید بن جبیرا ور شعبی کہتے ہیں کہ یہ لفظ اُس شخص کے لیے بھی بولا جاتا ہے جو لوگوں میں اپنے شرکی وجہ سے معروف و مشہور ہو۔ اِن آیت میں جس شخص کے یہ اوصاف بیان کیے گئے ہیں اُس کے بارے میں مفسرین کے اقوال مختلف ہیں۔ کسی نے کہا ہے کہ یہ شخص ولیدین مغیرہ تھا۔ کسی نے اُسودین عبِ لغیوث کا نام لیا ہے۔ کسی نے اُخنس بن شریق کواس کا مصداق ٹھیرا یا ہے۔ اور بعض لوگوں نے کچھ دوسرے اشخاص کی نشاندہی کی ہے۔ لیکن قرآن مجید میں نام لیے بغیر صرف اُس کے اوصاف بیان کر دیے گئے ہیں۔ اِس سے معلوم ہوتا ہے کہ مکہ میں وہ اپنے اِن اوضاف کے لیے اتنا مشور تھاکہ اس کانام لینے کی ضرورت نہ تھی۔ اس کی یہ صفات سنتے ہی ہر شخص سمجھ سکتا تھاکہ اشارہ کس کی طرف ہے۔

14. Because he is possessor of wealth and children. \*10

اَنْ كَانَ ذَا مَالٍ وَ بَنِيْنَ ﴿ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ال

\*10 This sentence may be connected with the preceding theme as well as with the following sentence. In the first case, it would mean: Do not yield to the influence of such a person just because he has plenty of wealth and children. In the second: He has become proud because he possesses

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

مال اور اولا د \_<sup>\*10</sup>

abundance of wealth and children; so when Our revelations are recited to him, he says: These are tales of ancient times.

10\*اس فقرے کا تعلق اُورِ کے سلسلہ کلام سے مجھی ہوسکتا ہے اور بعد کے فقرے سے مجھی ۔ پہلی صورت میں مطلب یہ ہوگا کہ ایسے آدمی کی دھونس اس بنا پر قبول نہ کرو کہ وہ بہت مال اولا در کھتا ہے۔ دوسری صورت میں معنی یہ ہوں گے کہ بہت مال اولاد والا ہونے کی بنا پر وہ مغرور ہوگیا ہے، جب ہماری آیات اُس کوسنائی جاتی ہیں تو کہتا ہے یہ اگلے وقنوں کے افسانے ہیں۔

15. When are recited to him Our verses, he says: "Tales of the ancient people."

إِذَا تُتُلِّى عَلَيْهِ النُّنَا قَالَ البِّ بِهِ عِلْمَ مِن السَّاسَاتِ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ ال ہاری آیتیں تو وہ کھتا ہے افسانے میں اگلے لوگوں کے ۔

اَسَاطِيْوُ الْرَوَّلِيْنَ

16. Soon shall We brand him on the snout. \*11



\*11 Because he thought he was a man of high prestige, his nose has been called a snout, and branding him on the snout means disgracing him. That is, We shall so disgrace him in the world and in the Hereafter that his mark of disgrace will become indelible.

11\* پونکہ وہ اپنے آپ کو برسی ناک والا سمجھتا تھا اس لیے اس کی ناک کو سونڈ کھا گیا ہے۔ اور ناک پر داغ لگانے سے مراد تذلیل ہے۔ یعنی ہم دنیا اور آخرت میں اس کواپیا ذلیل و نوار کریں گے کہ ابدتک یہ عاراس کا پیچھا نہ چھوڑے گا۔

Indeed, We have tried them, same as We had tried the people of

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

إِنَّا بَلَوْ هُمْ كُمَا بَلَوْنَا لَا يَنكُ آزمانش كى جهم نے إِنكى اَصْحُبَ الْجُنَّةِ ۚ إِذْ اَتْسَمُوا جَن طرح آزمانش كى تھى ہم نے اَصْحٰبَ الْجُنَّةِ ۚ إِذْ اَتْسَمُوا

thegarden,\*12 when they swore that they would surely pluck its fruit in the morning. باغ والول کی<sup>12\*</sup>۔جب انہوں نے قیم کھائی کہ وہ ضرور اس کا پھل توڑلیں گے صبح سویرے۔



\*12 Here, one should also keep Surah Al-Kahf, Ayat 32-44 in view, in which the parable of the owners of two gardens has been cited for teaching a lesson.

12\*اس مقام پر سورہ کھف رکوع 5 بھی پیش نظر رہے جس میں اسی طرح عبرت دلانے کے لئے دو باغ والوں کی مثال پیش کی گئی ہے۔

18. And they did not make any exception (Did not say if Allah wills).

اور انہوں نے استثناء نہ کیا (انشاء الله نہ کھا) ۔ \*13



\*13 That is, they were so sure and confident of their power and authority that they swore they would surely pluck the fruit of their garden next morning, without feeling any need to say: We shall do so if Allah so willed.

13\* یعنی انہیں اپنی قدرت اور اپنے اختیار پر ایسا مجموسہ تھا کہ قسم کھا کر بے تکلف کہ دیا کہ ہم ضرور کل اپنے باغ کے پھل توڑیں گے اور یہ کہنے کی کوئی ضرورت وہ محوس نہیں کرتے تھے کہ اگر اللہ نے چاہا توہم یہ کام کریں گے۔

19. Then there came upon it a calamity from your Lord while

سو پھر گئی اس پر ایک آفت تیرے رب کیطرف سے اور وہ سو رہے تھے۔

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

فَطَافَ عَلَيْهَا طَآبِفٌ مِّنُ سَّبِكَوَهُمُ نَآبِمُونَ

| they were asleep.                                                                                                                                                                                                                            |                                                                              |                                                                                                |  |  |  |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|
| 20. Then it became as if it had been reaped.                                                                                                                                                                                                 | تووہ ایسا ہوگیا جیسے کئی ہونی کھیتی۔                                         | فَأَصْبَحَتُ كَالصَّرِيْمِ ۚ                                                                   |  |  |  |  |
| 21. Then they called out to one another in the morning.                                                                                                                                                                                      | چر بکارا انہوں نے آپ میں صبح<br>سویرے ۔                                      | فَتَنَادَوُا مُصْبِحِيْنَ نَهِ                                                                 |  |  |  |  |
| 22. That go forth in the morning to your crop*14 if you would pluck the fruit.                                                                                                                                                               | یہ کہ سویرے ہی جا پہنی کھیتی<br>*14 پر اگر تمکو پھل توڑنے ہیں ۔              | آنِ اغُدُوا عَلَى حَرُثِكُمُ اِنَ<br>كُنْتُمُ طرمِيْنَ                                         |  |  |  |  |
| *14 The word tilth probably has been used because in the garden there were also fields of crops in between the trees میں درخوں کے درمیان کھیت بھی تھے۔ *کھیتی کالفظ غالباً اس لیے استعال کیا گیا ہے کہ باغ میں درخوں کے درمیان کھیت بھی تھے۔ |                                                                              |                                                                                                |  |  |  |  |
| 23. So they departed, while they were whispering.                                                                                                                                                                                            | سو وہ چل پڑے اور وہ چیکے چیکے<br>کمہ رہے تھے۔                                | فَانطَلَقُوا وَهُمُ يَتَخَافَتُونَ                                                             |  |  |  |  |
| 24. That there will surely not enter it today upon you any needy person.                                                                                                                                                                     | کہ یقیناً نہ داخل ہونے پائے آج<br>کے دن تمہارے پاس کوئی فقیر۔                | أَنُ لَّا يَلُخُلَنَّهَا الْيَوُمَ عَلَيْكُمُ مِّسُكِيْنٌ ﴿                                    |  |  |  |  |
| 25. And they went early in the morning with the resolve *15 (as if)                                                                                                                                                                          | اور سویرے ہی جا پہنچے کوشش کے ساتھ <sup>15*</sup> (گویا وہ ) قادر تھے۔       | وَغَلَوْا عَلَى حَرُدٍ قَلِيرِيْنَ                                                             |  |  |  |  |
| were whispering.  24. That there will surely not enter it today upon you any needy person.  25. And they went early in the morning with the                                                                                                  | کہ رہے تھے۔<br>کہ یقیناً نہ داخل ہونے پائے آج<br>کے دن تہمارے پاس کوئی فقیر۔ | نَ لَّا يَلُخُلَنَّهَا الْيَوْمَ لَيُكُمْ مِّسُكِيْنٌ فَيَ الْيَوْمَ لَيُكُمْ مِّسُكِيْنٌ فَيَ |  |  |  |  |

# they had the power. \*15 The word hurd in Arabic is used for hindering and withholding for a purpose and resolution and for making haste. Hence, the composite rendering adopted by us. 15\*اصل الفاظ میں عَلیٰ حَرُد۔ عربی زبان میں روکنے اور نہ دینے کے لیے بھی بولا جاتا ہے، قصد اور طے شدہ فیصلے کے لیے بھی استعال ہوتا ہے، اور سرعت کے معنی میں استعال ہوتا ہے۔ اس لیے ہم نے

| • | , w                                                                 | مح ظار کھی ہے۔                                                          |        |           |                        | •                      |
|---|---------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|--------|-----------|------------------------|------------------------|
|   | 26. But when they saw it, they said: "Surely we have lost our way." | پھر جب دیکھا انہوں نے اسکو تو<br>کھنے لگے بیشک ہم رسنہ بھول<br>گئے ہیں۔ | اِنَّا | قَالُوَّا | سَ اَوْهَا<br>نَ اَسَّ | فَلَمَّا<br>لَضَالُّوُ |



deprived." \*16



\*16 That is, on seeing the garden they didn't believe it was their own garden, and they said: Perhaps we have lost our way and come to another place. But, when they considered it seriously and found it was their own garden, they cried out: Alas we are deprived.

16 \* یعنی پیلے توانمیں باغ کو دیکھ کریقین مذ آیا کہ یہ انہی کا باغ ہے اور کھنے لگے شاید ہم راستہ بھول کر کسی اور جگہ نکل آئے ہیں، پھر جب غور کیا اور معلوم ہوا کہ یہ ان کا اپنا باغ ہی ہے تو چیخ الٹھے کہ ہماری قسمت

28. Said the moderate of them: "Did I not say to you, why do you

قَالَ أَوْسَطُهُمْ أَلَمْ أَقُل لَّكُمْ اللهِ النَّ مِينَ كَا درميانه روكيا نمين کہا تھا میں نے تم سے کہ کیوں



not glorify. \*17 نہیں تم سلبح کرتے۔<sup>17\*</sup> \*17 This means that when they were saying on oath: We shall surely pluck the fruit of our garden tomorrow, this person had warned them at that time, saying: Have you forgotten God? Why don't you say: If Allah so wills? But they did not listen to him. Then, while they were making up their mind not to give away anything to the needy, he again advised them to remember Allah and to desist from their evil intention, but they persisted in what they had resolved. 17\*اس کا مطلب یہ ہے کہ جب وہ قسم کھاکر کہہ رہے تھے کہ کل ہم اپنے باغ کے پھل توڑدیں گے اُس وقت اِس شخص نے ان کو تنبیه کی تھی کہ تم خدا کو بھول گئے، انشاء الله کیوں نہیں کہتے؟ مگر انہوں نے اس کی پروانہ کی۔ پھر جب وہ مسکینوں کو کچھ نہ دینے کا فیصلہ کر رہے تھے اُس وقت بھی اس نے انہیں نصیحت کی کہ الله کو یاد کر واور اس بری نیت سے بازآ جاؤ، مگر وہ اپنی بات پر جے رہے۔ 29. They said: قَالُوُا سُبُحٰنَ سَبِّنَا ٓ إِنَّا كُنَّا اللَّهُ اللَّهُ لَكَ كَمْ بِأِكْ ہِ مارارب "Glorified is our بیشک ہم ہی تھے قصور وار۔ Lord, indeed we were wrongdoers." فَاقَبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ Then they turned, some themagainstothers while blaming. \*18

\*18 That is, each reproached and blamed the other that because of his wrong counsel they had forgotten God and resolved upon an evil course.

18 \* یعنی ہرایک نے دوسرے کو الزام دینا شروع کیاکہ اُس کے برکانے سے ہم اِس خدا فراموشی اور

| ******************************                                                                         |                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|
|                                                                                                        |                                                                                      | بدنیتی میں مبتلا ہوئے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |  |  |  |
| 31. They said: "Alas for us, indeed we were rebellious."                                               | وہ بولے ہماری شامت بیشک ہم<br>تھے سرکش۔                                              | قَالُوُا يُويُلُنَا اِنَّا كُنَّا طُخِيْنَ شَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |  |  |  |
| 32. Perhaps that our Lord will give us in exchange better than this. Indeed, toward our Lord, we turn. | شاید کہ ہمارا رب ہمیں دے بدلے میں بہتر اس سے ۔ بیشک اپنے رب کی طرف ہم ربوع کرتے میں۔ | عَسَى رَبُّنَا آنُ يُّبُولِنَا خَيْرًا مِّنْهَا لَا يُبُولِنَا خَيْرًا مِّنْهَا لِنَّا لِلَى مَرْبِنَا مِنْهُا لَا لَا لَا مَرْبِنَا لِلَّا لَا لَا لَا لَا لَا لَا لَا لَا لَا لَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |  |  |  |
| 33. Such is the punishment, and the punishment of the Hereafter is far greater, if they knew.          | ایما ہوتا ہے عذاب ۔ اور عذاب<br>آخرت کا کمیں بوھکر ہے کاش کہ<br>وہ جانتے۔            | كَنْ لِكَ الْعَنَ ابُ وَ لَعَنَ ابُ الْحُرَةِ الْعُنَابُ الْالْحِرَةِ الْحُبُو لَوُ كَانُوُا اللهِ كَانُوُا اللهِ كَانُوُا اللهِ اللهُ ال  |  |  |  |  |
| 34. Indeed, *19 for the righteous, with their Lord, are the Gardens of Delight.                        | بیثک 19* متقبول کے لئے انکے<br>رب کے پاس ہیں باغات نعمتوں<br>کے ۔                    | اِنَّ لِلْمُتَّقِينَ عِنْكَ كَبِّهِمُ النَّعِيْمِ النَّعِيمِ النَّعِيْمِ النَّهِ النَّهِ النَّعِيْمِ النَّعِيْمِ النَّعِيْمِ النَّهِ النَّهِ النَّعِيْمِ النَّهِ النَّهِ النَّهِ النَّهِ النَّهِ النَّهِ النَّهِ النَّهِ النِّهِ النَّهِ الْعَلَيْمِ الْعِلْمِ الْعِلْمِي عِلْمِي الْعِلْمِ الْعِلْمِ الْعِلْمِ الْعِلْمِ الْعِلْمِ الْعِلْمِي الْعِلْمِي عِلْمِ |  |  |  |  |

\*19 This is, a rejoinder to the chiefs of Makkah, who argued with the Muslims, thus: The blessings that we are enjoying in the world are a sign that we are favorites of Allah, and the miserable lives that you are living are a proof that you are under the wrath of Allah. Therefore, even if there was any life after death, as you say, we shall

have good time there too, and the torment would be imposed on you, not on us. 19\* مکھ کے برے برے سردار مسلمانوں سے کہتے تھے کہ ہم کو یہ تعمتیں جو دنیا میں مل رہی ہیں ، یہ خدا کے ہاں ہارے مقبول ہونے کی علامت ہیں، اور تم جس بد حالی میں مبتلا ہویہ اِس بات کی دلیل ہے کہ تم

خدا کے مغضوب ہو۔ لہذا اگر کوئی آخرت ہوئی بھی، جیبا کہ تم کہتے ہو، تو ہم وہاں بھی مزے کریں گے اور عذاب تم پر ہوگا نہ کہ ہم پر۔ اس کا جواب اِن آیات میں دیا گیا ہے۔

35. Shall We then treat the people of faith like the criminals.

الْهُ شَلِمِیْن کو نافرمانوں کے ہم فرمانبرداروں کو نافرمانوں کی طرح ۔

36. What is with you, how do you judge. \*20

مَالَكُمْ ﴿ كَيْفَ تَحْكُمُونَ لَيَا مُوابِ تَمْهِينَ كَلِمَا فيصله كرتے

\*20 That is, it is against reason that God should not differentiate between the obedient servant and the guilty. How do you regard this as reasonable that the Creator of the universe should, like a blind ruler, not judge which people in the world obeyed His commands and refrained from evildoing, and which people committed every sin and crime and perpetrated every cruelty fearless of His punishment? You have seen the adversity of the believers and your own prosperity, but you have not appreciated the distinction between their good morals and your own evildoing, and have given your judgment without the thought that these obedient people will be treated like culprits by God and the guilty like you will be granted Paradise.

20\*یعنی یہ بات عقل کے خلاف ہے کہ خدا فرمانبردار اور مجرم میں تمیزینہِ کرے۔ تمہاری سمجھ میں آخر کیسے یہ بات آتی ہے کہ کائنات کا خالق کوئی اندھا راجہ ہے جو یہ نہیں دیکھے گاکہ کن لوگوں نے دنیا میں اس کے احکام کی اطاعت کی اور برے کاموں سے پر ہیز کیا، اور کون لوگ تھے جو اُس سے بے خوف ہو کر ہر طرح کے گناہ اور جرائم اور ظلم و ستم کرتے رہے؟ تم نے ایمان لانے والوںِ کی خستہ مالی اور اپنی خوشحالی تو دیکھ لی، مگر ا پنے اور اُن کے اخلاق و اعمال کا فرق نہیں دیکھا اور بے تکلف عکم لگا دیا کہ خدا کے ہاں اِن فرمانبرداروں کے ساتھ تو مجرموں کا سامعاملہ کیا جائے گا، اور تم جیسے مجرموں کو جنت عطاکر دی جائے گی۔

a book in which you study. \*21

فِیْهِ کیا تمارے پاس ہے کوئی کتاب ا أمُ لَكُمُ كِتُبُ جل میں پر هتے ہو تم۔ تَكُمُّ سُونَ شَ

\*21 That is, the Book sent down by Allah.

21 \* يعنى الله تعالى كى جميجي موئى كتاب\_

38. That indeed, if or you through it whatever you choose.

إِنَّ لَكُمْ فِيْهِ لَمَا تَعَدِّرُونَ لَكُمْ فِرورتهارے لئے ہاس میں وہی کچھ ہوتم پسند کرتے ہو۔

39. Or do you have covenant binding upon Us, reaching until the Day of Resurrection, that indeed yours is whatever

یا تمہارے لئے ہے چھنہ عمد ہارے ذمے ہو پہنچا رہے گا قیامت کے دن تک۔ کہ ضرور تهمارا ہو گا جو کچھ تم فیصلہ کروگے ۔

آمُ لَكُمْ أَيْمَانٌ عَلَيْنَا بَالِغَةُ إلى يَوْمِ الْقِيمَةِ ۚ إِنَّ لَكُمْ لَمَا تَحُكُمُونَ ۚ ﴿

40. Ask them which of them, for that, will guarantee. \*22

\*\*\*\*\*

you judge.

سَلَهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ بِذَالِكَ زَعِيْمٌ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُمْ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمْ اللَّهُمُ اللَّالِي اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّه اس کا ذمہ لیتا ہے۔\*22

\*22 Zaeem in Arabic is used for a person who stands a surety on behalf of another, or is a spokesman of others. Thus, the verse means to ask: Which of you will come forward and say that he has made such and such a covenant with Allah on your behalf.

22\*اصل میں لفظ ذیعیتھ استعال ہوا ہے۔ کلام عرب میں زعیھ اس شخص کو کہتے ہیں جو کفیل، یا ضامن یا کسی قوم کی طرف سے بولنے والا ہو۔ مطلب یہ ہے کہ تم میں سے کون آگے بردھ کریے دعویٰ کرتا ہے کہ اس نے اللہ سے تہارے لیے ایساکوئی عمدہ پیمان لے رکھا ہے۔

have partners (to Allah). Then let them bring their partners if they are truthful. \*23

\*23 That is, the judgment you are passing concerning yourselves has no basis whatever. It is against reason and you cannot show any such thing written in any divine Book either. No one can make the claim that he has made Allah promise some such thing, and you cannot make any of your deities vouch that they would take the responsibility of securing Paradise for you from God. How then have you been involved in such a misunderstanding.

23\*یعنی تم اپنے تق میں ہو عکم لگارہے ہواس کے لیے سرے سے کوئی بنیاد نہیں ہے۔ یہ عقل کے بھی فلاف ہے۔ فداکی کسی کتاب میں بھی تم یہ لکھا ہوانہیں دکھا سکتے۔ تم میں سے کوئی یہ دعویٰ بھی نہیں کر سکتا کہ اُس نے فدا سے ایساکوئی عمد لے لیا ہے۔ اور جن کو تم نے معبود بنا رکھا ہے آئیں سے بھی کسی سے تم یہ شہادت نہیں دلوا سکتے کہ فدا کے ہاں تمہیں جنت دلوادینے کا وہ ذمہ لیتا ہے۔ پھریہ فلط فمی

آخر تمہیں کہاں سے لاحق ہو گئی؟

42. The day when shall be laid bare the Shin, \*24 and they shall be called upon to prostrate, but they shall not be able to do so.

جس دن کھول دی جا ینگی پندلی

24\*اور وہ بلائے جائیں گے

سجدے کے لئے تو وہ نہ کر سکیں
گے ۔

يَوْمَ يُكُشَفُ عَنْ سَاقٍ وَيُوْمَ يُكُشَفُ عَنْ سَاقٍ وَيُومَ لِكَ السُّجُوْدِ فَلَا وَيُعْرَفُونَ لِكَ السُّجُوْدِ فَلَا يَسْتَطِيْعُونَ لِيَ

\*24 Literally: The Day the Shin shall be uncovered. A section of the companions and their successors says that these words have been used idiomatically, for according to Arabic idiom, kashf-i-saq implies befalling of an affliction. Abdullah bin Abbas has also given this same meaning of this and has supported it by evidence from Arabic poetry. According to another saying that has been cited from Ibn Abbas and Rabi bin Anas, kashf-i-saq implies uncovering the facts and truths. In view of this interpretation, the meaning would be: The Day when all truths shall be bared and the people's deeds shall become open and manifest.

24 \* اصل الفاظ میں یَوْمَدِیْکُشَفْ عَنْ سَاقِ، ''جِس روز پنٹلی کھولی جائے گی''۔ صحابہ اور تابعین کی ایک جاعت کہتی ہے کہ یہ الفاظ محاورے کے طور پر استعال ہوئے میں۔ عربی محاورے کے مطابق سخت وقت آپڑنے کو کشفِ ساق سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ حضرت عبداللہ بن عباس نے بھی اس کے یہی معنی بیان کیے میں اور ثبوت میں کلام عرب سے استشاد کیا ہے۔ ایک اور قول ہو ابن عباس اور ربیج بن انس سے منقول ہیں اور ثبوت میں کلام عرب سے استشاد کیا ہے۔ ایک اور قول ہو ابن عباس اور ربیج بن انس سے منقول ہو اس میں کشفِ ساق سے مراد حقائق پر سے پر دہ اٹھانا لیا گیا ہے۔ اس تاویل کی روسے معنی یہ ہوں گے کہ جس روز حقیقت بے نقاب ہوجائے گی اور لوگوں کے اعال کھل کر سامنے آجائیں گے۔

43. Downcast their eyes, covering them upon humiliation. And indeed, they used to be called upon to prostrate while they were sound. \*25

جھکی ہوئی ہوں گی ان کی آنکھیں چھا رہی ہو گی ان **پر ذلت۔** اور در حقیقت بلائے جاتے تھے وہ سجدے کے لئے ۔ جبکہ وہ صحیح و

خَاشِعَةً ٱبْصَامُهُمْ تَرْهَقُهُمُ ذِلَّةٌ ۚ وَّقَدُ كَانُوا يُدُعَونَ إِلَى السُّجُوْدِوَهُمْ سَالِمُوْنَ عَ

\*25 It means: On the Resurrection Day it will be openly and publicly demonstrated as to who in the world had actually worshiped Allah and who was disinclined to do so. For this purpose the people will be called upon to prostrate themselves before Allah. Then, those who had been sincerely worshiping Allah in the world would prostrate themselves, and those who had declined to bow before Him in the world would be unable to do so. It will become impossible for them to put up a false show of being worshipers. Therefore, they will remain standing, degraded and downcast with shame.

25\*اس کے معنی یہ ہیں کہ قیامت کے روز علی الاعلان اس بات کا مظاہرہ کرایا جائے گاکہ دنیا میں کون الله تعالیٰ کی عبادت کرنے والا تھا اور کون اُس سے منحرف تھا۔ اس غرض کے لیے لوگوں کو بلایا جائے گاکہ وہ الله تعالیٰ کے حضور سجدہ بجا لائیں۔ جو لوگ دنیا میں عبادت گزارتھے وہ سجدہ ریز ہو جائیں گے۔ اور جن لوگوں نے دنیا میں الله کے آگے سرِنیاز جھ کانے سے انکار کر دیا تھا اُن کی کمر تختہ ہو جائے گی۔ اُن کے لیے یہ ممکن نہ ہوگاکہ وہاں عبادت گزار ہونے کا جھوٹا مظاہرہ کر سکیں۔ اس لیے وہ ذلت اور پشیانی کے ساتھ کھڑے کے کھڑے رہ جائیں گے۔

44. Soleave Me and who denies

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

فَنَىٰٓ فِي وَ مَنْ يُكَنِّبُ بِهِنَا اللَّهِ چُورُدو مِج كواور اسكوبو جھٹلاتا ہے

this statement (Quran). We shall them by degrees (to ruin) from where that they will not know.

آہستہ آہستہ نے جانیں گے (تباہی میں) اس طرح کہ انکو خبر بھی ینہ ہوگی۔

\*26 That is, do not worry yourself as to how to deal with them, it is for Me to see how to chastise them.

26 \* یعنی ان سے نمٹنے کی فکر میں مذ پردو۔ ان سے نمٹنا میرا کام ہے۔

\*27 A form of leading somebody to ruin in imperceptible ways is that an enemy of the truth and wicked person may be blessed in the world, and be granted health, wealth, children and worldly successes, by which he may be deluded into believing that whatever he is doing, he is doing well and right. There is nothing wrong with his acts and deeds. Thus, he may go on getting more and more deeply involved in enmity of the truth and wickedness and rebellious conduct and may not realize that the blessings he is being favored with are not a reward but, in fact, a means of his own ruin.

27\* بے خبری میں کسی کو تباہی کی طرف لے جانے کی صورت یہ ہے کہ ایک دشمن حق اور ظالم کو دنیا میں نعمتوں سے نوازا جائے، صحت ، مال ، اولاد اور دنیوی کامیابیاں عطاکی جائیں ، جن سے دھوکا کھا کر وہ سمجھے کہ میں جو کچھ کر رہا ہوں نوب کر رہا ہوں، میرے عل میں کوئی غلطی نہیں ہے۔ اس طرح وہ حق دشمنی اور ظلم و طغیان میں زیادہ سے زیادِہ غرقِ ہوتا چلا جاتا ہے اور نہیں سمجھتا کہ جو تعمتیں اسے مل رہی ہیں وہ انعام نہیں میں بلکہ در حقیقت بہراس کی ہلاکت کا سامان ہے۔

وَ أُمْلِي هَكُمُ النَّ كَيُدِي اور مين ملت دينا هول الكوي give

respite to them. Indeed, My scheme is firm. \*28

بیثک میرا داؤل بردا مضبوط



\*28 The word kayd in the original means to devise a secret scheme against another. It is an evil only in case it is devised to harm somebody unjustly, otherwise there is nothing wrong with it, especially when such a scheme is adopted against a person who has made himself worthy of it.

28\*اصل میں لفظ کید استعال ہوا ہے جس کے معنی کسی کے خلاف خفیہ تدبیر کرنے کے لیے ہیں۔ یہ چیز صرف اُس صورت میں ایک برائی ہوتی ہے جب یہ ناحق کسی کو نقصان پہنچانے کے لیے ہو۔ وریذ بجائے نیو اس میں کوئی برائی نہیں ہے، خصوصاً جب کسی ایسے شخص کے خلاف یہ طریقہ اختیار کی جائے جس نے اینے آپ کواس کا متحق بنالیا ہے۔

46. Or do you ask of them a payment, so they are with debt burdened. \*29

اَمْ تَسَعُلْهُمْ اَجُرًا فَهُمْ مِنْ كَياتُم مانكة موان سے معاوضہ تو وہ تاوان سے بوجھل ہو جاتے

مَّغُرَمِ مُّثُقَلُونَ ﴿

\*29 The question apparently is being asked of the Prophet (peace be upon him), but its real audience are the people, who were crossing all limits in their opposition to him. They are being asked: Is Our Messenger asking you for a reward which makes you feel so upset. You know that he is absolutely selfless in his invitation and is exerting himself only for your own benefit and well-being. If you do not want to believe in what he says, you may not, but why are you feeling so enraged at his this invitation to you. (For further explanation, see E.N. 31 of Surah At-Toor).

29\*سوال بظاہر رسول الله صلى الله عليه وسلم سے كيا جا رہا ہے، مگر اصل مخاطب وہ لوگ ہيں جو آپ كى مخالفت میں مدسے گزرے جا رہے تھے۔ اُن سے پوچھا جا رہا ہے کہ کیا ہمارا رسول تم سے کچھ مانگ رہا ہے کہ تم اس پر اتنا بگرارہے ہو؟ تم خود جانتے ہوکہ وہ ایک بے غرض آدمی ہے اور جو کچھ تمہارے سامنے پیش کر رہا ہے صرف اس لیے کر رہا ہے کہ اس کے نزدیک اس میں تمہاری مطلائی ہے۔ تم نہیں ماننا چاہتے تو مذ مانو، مگر اِس تبلیغ پر آخر اسے چراغ پاکیوں ہوئے جا رہے ہو؟ (مزید تشریح کے لیے ملاحظہ ہو گفہیم القرآن، جلد پنجم، تفسير سوره طور، حاشيبراس-

47. Or do they have (knowledge of) the unseen, so they write (it) down. \*30

تو وہ (اسے ) لکھتے جاتے

أَمْ عِنْكَهُمُ الْغَيْبُ فَهُمُ إِيالَكُ بِإِسْ بِعَنْبِ (كَي خبر)

\*30 This second question also appears to be directed to the Prophet (peace be upon him), but, in fact, its audience are his opponents. It means: Have you, O people, peered behind the unseen and found that the Messenger, in fact, is not a Messenger sent by God, and the truth that he is presenting before you is also false. That is why you are being so stubborn in belying what he says (For explanation, see E.N. 32 of Surah At-Toor).

30\* بید دوسرا سوال مجی بظاہررسول الله صلی الله علیہ وسلم سے ہے مگر دراصل آپ کے مخالفین اس کے مخاطب ہیں ۔ مطلب یہ ہے کہ کیا تم لوگوں نے پردہ غیب کے پیچے جھانک کر دیکھ لیا ہے کہ یہ رسول فی الواقع خدا كا بھيجا ہوا رسول نہيں ہے اور جو تقيقتيں يہ تم سے بيان كر رہا ہے وہ بھى غلط ہيں، اس ليے تم اس کو جھٹلانے میں اتنی شدت برت رہے ہو؟ ( مزید تشریح کے لیے ملاحظہ ہو، تفسیر سورہ طور، ماشیہ ۳۲)۔

for the decision of

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

48. Then be patient فَاصْبِرُ لِحُكُمِ رَبِّكُ وَ لَاتَكُنُ اللهِ صَبِرُوا بِينِ رب كے فيلے for the decision of

do not be like the companion of the fish (Jonah) \*32 when he called out, while he was distressed. \*33

والے (یونس) کی طرح 32\*کہ جب بگارا اس نے جبکہ وہ تھاغم



\*31 That is, the time when Allah will issue His decree about your success and victory and your opponents' defeat, is yet far off. Till then you should go on enduring with patience whatever hardships and afflictions you may have to face in the way of preaching the faith.

31 \* يعنى وه وقت البھى دور ہے جب الله تعالىٰ تسارى فتح و نصرت اور تسارے إن مخالفين كى شكست كا فیصلہ فرمادے گا۔ اُس وقت کے آنے تک جو تکلیفیں اور مصیبتیں بھی اس دین کی تبلیغ میں پیش آئیں انس صبرکے ساتھ براداشت کرتے ہلے جاؤ۔

\*32 That is, do not behave impatiently as did the Prophet Jonah (peace be on him), who an account of his impatience driven into the fish's belly. Immediately after exhorting the Prophet (peace be upon him) to have patience until Allah issued forth His decree, to tell him not to behave like the Prophet Jonah (peace be upon him) by itself gives the meaning that the latter had shown some kind of impatience before Allah gave His decision and thus had incurred His wrath. (For explanation, see Surah Yunus, Ayat 98, and E.N, 99; Surah Al-Anbiya, Ayat 87-88 and E.Ns 82 to 85; Surah As-Saaffat, Ayat 139-148 and E.Ns 78 to 85).

32 \* ایعنی یونس علیہ السلام کی طرح بے صبری سے کام نہ لوجو اپنی بے صبری کی وجہ سے مجھلی کے پیٹ میں پہنچا دیے گئے تھے۔ رسول الله صلی الله علیہ وسلم کو الله کا فیصلہ آنے تک صبر کی تلقین کرنے کے بعد فوراً ہی یہ فرمانا کہ یونس علیہ السلام کی طرح نہ ہوجاؤ خود بخود اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ انہوں نے الله كا فيصله آنے سے پہلے بے صبريٰ سے كوئى كام كيا تھا جس كى بنا پر وہ عتاب كے متحق ہو گئے تھے۔ (تشریح کے لیے ملاحظہ ہو تغمیم القرآن، جلد دوم، یونس، آیت، ۹۸، ماشیہ ۹۹۔ جلد سوئم۔،الانبیاء، آیات ۸۸ ـ ۸۸ ـ حواشی ۸۲ تا ۸۵ ـ جلد چهارم ، الصافات، آیات ۱۳۹ تا ۱۳۸، حواشی ۸۷ تا ۸۵) ـ

\*33 In Surah Al-Anbiya it has been explained thus: From inside the fish's belly and the darkness of the sea, the Prophet Jonah (peace be upon him) invoked Allah, saying: La ilaha ills anta subhanaka inni kuntu min-az-zalimin: There is no god but You; glory be to You: I had indeed committed a wrong. Thereupon Allah heard his prayer and delivered him from this affliction. (verses 87-88).

33\*سورہ انبیاء میں اس کی تفصیل یہ بیان کی گئی ہے کہ مچھلی کے پیٹ اور سمندر کی تاریجیوں میں صرت ذات کے سوا، میں واقعی خطا وار ہوں"۔ اس پر الله تعالیٰ نے ان کی فریاد س لی اور ان کو غم سے نجات دی(آیات،۸۸۸۸)۔

49. If not that had reached him the favor of his Lord, he would have been cast off on the barren ground while he blamed. \*34

لَوْ لَا آنُ تَكُمَّ كُو يَعْمَدُ الرَّبِهُ مِهِي الْكُومِرِ إِنَّى اللَّهِ مِرَانِي اللَّهِ ربّ مِّنُ سَّبِهِ لَنُبِنَ بِالْعَرَآءِ وَ هُوَ اللهِ وَاللهِ وَمِا مِا وَهُ عِلْيل ميدان میں اور ہوتا وہ ملامت زدہ۔\*\*

مَنْ مُوْمُّ شَ

\*34 When this verse is read with Surah As-Saaffat, Ayats 142-146, one learns that at the time the Prophet Jonah (peace be upon him) was caused to be swallowed by the fish, he was blameworthy. But when he glorified Allah and confessed his fault, although he was thrown out from the belly of the fish on a bare beach in a state of sickness, he was not blameworthy at that time. Allah by His mercy caused a creeper to grow over him so that its leaves should provide him shade and its fruit food and drink.

34 \* اس آیت کو سورہ صافات کی آیات ۱۳۲۱ تا ۱۳۲۱ کے ساتھ ملا کر دیکھا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ جس وقت حضرت یونس مچھلی کے پیٹ میں ڈالے گئے تھے اُس وقت تو وہ ملامت میں مبتلا تھے، لیکن جب انہوں نے الله کی تبیعے کی اور اپنے قصور کا اعتراف کرلیا تواگر چہ وہ مچھلی کے پیٹ سے نکال کر بردی سقیم حالت میں ایک چٹیل زمین پر پھینکے گئے، مگر وہ اُس وقت مذمت میں مبتلا نہ تھے، بلکہ الله تعالیٰ نے اپنی رحمت سے اُس جگہ ایک بیلدار درخت اگا دیا، تاکہ اُس کے پیت ان پر سایہ بھی کریں اور وہ اس کے پھل سے بھوک اور تشکی بھی دور کر سکیں۔

50. Then his Lord chose him then made him among the righteous.

سوبرگزیدہ کیا اسکو اسکے رب نے پھر شامل کر لیا اسکو نیکو کاروں میں ۔

فَاجُتَبِهُ مَبُّهُ فَجَعَلَهُ مِنَ الصَّلِحِيْنَ

51. And indeed it is almost as those who disbelieved would make you slip with their eyes \*35 when they hear the reminder, and

اور یقیناً ایسا لگتا ہے جیسے وہ لوگ جنوں نے کفر کیا پھلا دیں گے تکو اپنی نگاہوں سے 35\* جب وہ سنتے ہیں نصیحت اور کہتے ہیں ضرور بیا ہے دیوانہ ۔

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

وَ إِنْ يَّكَادُ النَّذِيْنَ كَفَرُوا الْكَادُ النَّاكِ النَّاكِ النَّاكِ النَّاكِ النَّاكِ النَّاكِ النَّاكُ وَيَقُولُونَ إِنَّهُ اللَّهِ كُرَ وَيَقُولُونَ إِنَّهُ النَّاكُ وَيَقُولُونَ إِنَّهُ اللَّهِ كُرَ وَيَقُولُونَ إِنَّهُ اللَّهِ كُرَ وَيَقُولُونَ إِنَّهُ اللَّهُ اللَّ

they say: "Indeed, he is a madman."

\*35 Would make you slip: Would eat you up with their eyes. For a similar expression of the Makkan disbelievers' rage and fury against the Prophet (peace be upon him), see also Surah Bani Israil, Ayats 73-77.

35\* یہ ایسا ہی ہے جیسے ہم اُردو میں کہتے ہیں کہ فلاں شخص نے اسے ایسی نظروں سے دیکھا جیسے اُس کو کھا جائے گا۔ کفار مکہ کے اس جذبہ غیظ و غضب کی کیفیت سورہ بنی اسرائیل، آیات۲۶ تا۶۶ میں بھی بیان ہوئی

52. And it is not except a reminder to the worlds.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*

وَمَا هُوَ اللَّا ذِكْرُ لِلْعُلَمِيْنَ اور نبيں ہے يہ مگر نصیحت جمان والوں کے لئے۔





