

Al-Haaqqa آلحَاقَّة

بِسَمِ ٱللهِ ٱلرَّحَمن ٱلرَّحِيمِ

In the name of Allah, Most Gracious, Most Merciful

#### Name

The Surah takes its name from the word *al-Haaqqah* with which it opens.

#### **Period of Revelation**

This is one of the earliest Surahs to be revealed at Makkah. Its subject matter shows that it was sent down at the time when opposition to the Prophet (peace upon be him) had started but had not yet become tyrannical. Musnad Ahmad contains a tradition from Umar, saying: Before embracing Islam one day I came out of my house with a view to causing trouble to the Prophet (peace upon be him), but he

had entered the Masjid al-Haram before me. When I arrived, I found that he was reciting Surah Al-Haaqqah in the Prayer. I stood behind him and listened. As he recited the Quran, I wondered at its literary charm and beauty. Then suddenly an idea came to my mind that he must be a poet as the Quraish alleged. Just at that moment he recited the words: This is the Word of an honorable Messenger: it is not the word of a poet. I said to myself: Then, he must be a soothsayer, if not a poet. Thereupon be recited the words: Nor is it the word of a soothsayer: little it is that you reflect. It is a Revelation from the Lord and Sustainer of the worlds. On hearing this Islam entered deep into my heart. This tradition of Umar shows that this Surah had been sent down long before his acceptance of Islam, for even after this event he did not believe for a long time, and he continued to be influenced in favor of Islam by different incidents from time to time, till at last in the house of his own sister he came by the experience that made him surrender and submit to the faith completely. (For details, see introduction to Aurah Maryam and Introduction to Surah Al-Waqiah).

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

#### Theme and Subject Matter

The first section (verses 1-37) is about the Hereafter and the second (verses 38-52) about the Quran's being a revelation from Allah and the Prophet's being a true Messenger (peace upon be him) of Allah.

The first section opens with the assertion that the coming of the Resurrection and the occurrence of the Hereafter is a truth which has to take place inevitably. Then in verses 4-

12, it has been stated that the communities that denied the Hereafter in the past became worthy of Allah's scourge ultimately. In verses 13-17 the occurrence of Resurrection has been depicted. In verses 18-37 the real object for which Allah has destined a second life for mankind after the present worldly life has been enunciated. In it we are told that on that Day all men shall appear in the court of their Lord, where no secret of theirs shall remain hidden, each man's record will be placed in his hand. Those who had spent lives in the world with the realization that one day they would have to render an account of their deeds before their Lord, and who had worked righteously in the world and provided beforehand for their well being in the Hereafter, will rejoice when they see that they have been acquitted and blessed with the eternal bliss of Paradise. On the contrary, those who neither recognized the rights of Allah, nor discharged the rights of people, will have no one to save them from the punishment of Allah, and they will be cast into Hell.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

In the second section (verses 38-52) the disbelievers of Makkah have been addressed and told: You think this Quran is the word of a poet or soothsayer, whereas it is a Revelation sent dawn by Allah, which is being presented by the noble Messenger (peace upon be him). The Messenger (peace upon be him) by himself had no power to increase or decrease a word in it. If he forges something of his own composition into it, We will cut off his neck-vein (or heart-vein). For this is the truth absolute and pure and those who give it a lie, will have ultimately to regret and repent.

### سورت کے پہلے ہی لفظ کواس کا نام قرار دیا گیا ہے۔

#### زماية نزول

یہ بھی مکہ معظمہ کے ابتدائی دورکی نازل شدہ سورتوں میں سے ہے اور اس کے مضامین سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ اس زمانے میں نازل ہوئی تھی جب رسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم کی مخالفت تو شروع ہو چکی تھی، مگر اس نے ابھی زیادہ شدت اختیار نہ کی تھی۔ متداحہ میں حضرت عمر فاروق رضی الله عنہ کی روایت ہے کہ اسلام لانے سے پہلے ایک روز میں رسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم کو ستانے کے لیے گھر سے نکلا مگر آپ مجھ سے پہلے ایک روز میں رسول الله صلی الله علیہ وآلہ و سلم کو ستانے کے لیے گھر سے نکلا مگر آپ مجھ سے پہلے مبحد حرام میں داخل ہو چکے تھے۔ میں پہنچا توآپ ناز میں سورۃ الحاقہ پوھ رہے تھے۔ میں آپ مجھ سے پہلے مبحد حرام میں داخل ہو چکے تھے۔ میں پہنچا توآپ ناز میں سورۃ الحاقہ پوھ رہے دل میں لکا یک خیال آپ کے چیچے کھڑا ہوگیا اور سننے لگا۔ قرآن کی شان کلام پر میں حیران ہورہا تھا کہ میرے دل میں لکا یک خیال آلگہ یہ شخص ضرور شاعر ہے جیسا کہ قریش کہتے ہیں۔ فوراً ہی حضور صلی الله علیہ وآلہ و سلم کی زبان سے یہ الفاظ ادا ہوئے "یہ لیک رسول کریم کا قول ہے، کسی شاعر کا قول نہیں "

میں نے اپنے دل میں کما شاعر نہیں تو پھر کاہن ہے۔ اسی وقت زبان مبارک پر یہ الفاظ جاری ہوئے میں نے اپنے دل میں کما شاعر نہیں تو پھر کاہن ہے۔ اسی وقت زبان مبارک پر یہ الفاظ جاری ہوئے "اور نہ کسی کاہن کا قول ہے۔ تم لوگ کم ہی خور کرتے ہو۔ یہ تورب العالمین کی طرف سے مازل ہوا ہے " یہ سن کر اسلام میرے دل میں گرا اتر گیا۔ حضرت عمر رضی الله عنہ کی اس روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ سورت ان کے قبول اسلام سے بہت پہلے مازل ہو چکی تھی، کیونکہ اس واقعے کے بعد بھی ایک مدت تک وہ ایمان نہیں لائے تھے اور وقتاً وقتاً متعدد واقعات ان کو اسلام سے متاثر کرتے رہے تھے، یہاں تک کہ اپنی بہن کے گھر میں ان کے دل پر وہ آخری ضرب لگی جس نے ان کو ایمان کی منزل پر پہنچا دیا۔ (مزید دیکھے: میں ورہ مربم اور سورہ واقعہ)

#### وضوع اور مضمون

اس کا پہلا رکوع آخرت کے بیان میں ہے، اور دوسرا رکوع قرآن کے مُنزَّل مِّنَ الله اور محد صلی الله علیہ وآلہ

و سلم کے رسولِ برحق ہونے کے بارے میں ہے۔ پہلے رکوع کا آغاز اس بات سے ہوا ہے کہ قیامت کا آنا اور آخرت کا برپا ہونا ایک ایسی حقیقت ہے جو ضرور پیش آگر رہنی ہے۔ پھر آیت 4 سے 12 تک یہ بتایا گیا ہے کہ پہلے جن قوموں نے بھی آخرت کا انکار کیا ہے وہ آخر کار خدا کے عذاب کی منتحق ہو کر رہی ہیں۔ اس کے بعد آیت 17 تک قیامت کا نقشہ تھینچا گیا ہے کہ وہ کس طرح برپا ہوگی۔ پھر آیت 18 سے 37 تک وہ اصل مقصد بیان کیا گیا ہے جس کے لیے الله تعالی نے دنیا کی موجودہ زندگی کے بعد نوع انسانی کے لیے ایک دوسری زندگی مقدر فرمائی ہے۔ اس میں بتایا گیا ہے کہ اس روزتمام انسان اپنے رب کی عدالت میں پیش ہوں گے جماں ان کا کوئی راز چھیا نہ رہ جائے گا۔ ہرایک کا نامۂ اعال اس کے ہاتھ میں دے دیا جائے گا۔ جن لوگوں نے دنیا میں یہ سمجھتے ہوئے زندگی بسر کی تھی کہ ایک دن انہیں اپنے رِب کو صاب دینا ہے، اور جنوں نے دنیا کی زندگی میں نیک عمل کر کے اپنی آخرت کی جھلائی کے لیے پیشکی سامان کر لیا تھا، وہ اپنا صاب دیکھ کر خوش ہو جائیں گے اور انہیں جنت کا ابدی عیش نصیب ہوگا۔ اس کے برعکس جن لوگوں نے نہ خدا کا حق مانا نہ بندوں کا حق ادا کیا، انہیں خدا کی پکڑ سے بچانے والا کوئی نہ ہوگا اور وہ جہنم کے عذاب میں مبتلا ہوجائیں گے۔ دوسرے رکوع میں کفار مکہ کو خطاب کرتے ہوئے فرمایا گیا ہے کہ تم اس قرآن کو ایک شاعر اور کاہن کا کلام کتے ہو، مالانکہ یہ الله کا نازل کردہ کلام ہے جوایک رسول کریم کی زبان سے ادا ہورہا ہے۔ رسول اس کلام میں اپنی طرف سے ایک لفظ گھٹانے یا بردھانے کا اختیار نہیں رکھتا۔ اگر وہ اس میں اپنی من گھڑت کوئی چیز شامل کر دے تو ہم اس کی رگ گردن (رگ دل) کاٹ دیں۔ یہ ایک یقینی برحق کلام ہے اور جو لوگ اسے جھٹلائیں گے انہیں آخر کار پھتانا رہے گا۔ In the name of Allah, الله کے نام سے جو بہت مہربان بِسُمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

## بِسُمِ اللهِ الرَّ مَنِ الرَّحِيَّمِ اللهِ الرَّ مَنِ الرَّحِيِّمِ اللهِ الرَّحِيْمِ اللهِ المُن الرَّحِيْمِ اللهِ المُن الرَّحِيْمِ اللهِ المُن الرَّحِيْمِ اللهِ اللهِ المُن الرَّحِيْمِ اللهِ المُن الرَّحِيْمِ اللهِ ا

\*1 The word al-Haaqqah as used in the text means an event

which has inevitably to take place and the occurrence of which in the future is so certain as to admit of no doubt or suspicion. To use this word for Resurrection and to begin the discourse with it by itself shows that the people were denying its occurrence. They are being told: That which you are denying is inevitable: your denial will not prevent its occurrence.

1\*اصل میں لفظ الحاقہ استعال ہوا ہے جس کے معنی ہیں وہ واقعہ جس کولازماً پیش آکر رہنا ہے جس کا آنا برحق ہے، جس کے آنے میں کسی شک کی گنجائش نہیں۔ قیامت کے لیے یہ لفظ استعال کرنا اور پھر کلام کا آغاز ہی اس سے کرنا خود بخود یہ ظاہر کرتا ہے کہ مخاطب وہ لوگ ہیں جو اُس کے آنے کو جھٹلا رہے تھے۔ اُن کو خطاب کر کے فرمایا جارہا ہے کہ جس چیز کی تم تکذیب کر رہے ہووہ ہونی شدنی ہے، تمہارے انکارسے اُس کا ا آنارک نہیں جائے گا۔

- 2. What is the inevitable reality.
  - کیا ہے ہو کر رہنے والی حقیقت ۔
- مَالْكَاقَةُ شِ

- 3. And what do you know what the inevitable reality. \*2
- وَمَا اَدُهٰ الْحَاقَةُ الركيامعلوم ہے تكوكيا ہے ہوكر ربينے والی حقیقت ۔2\*



- \*2 These two questions, one after the other, have been put to arouse the listeners, to make them understand the importance of the theme and listen to what follows with full attention.
- 2\* یکے بعد دیگرے یہ دوسوالات سامعین کو چونکانے کے لیے کیے گئے ہیں تاکہ وہ بات کی اہمیت کو سمجھیں اور پوری توجہ کے ساتھ آگے کی بات سنیں۔
- 4. Denied Thamud كَنَّ بَتُ مُمُودُدُ وَ عَادًّ جَمِلًا يِا ثُمُودُ \* اور عاد نے آپینے and Aad,

striking calamity.

والے مادثے کو۔ \*4



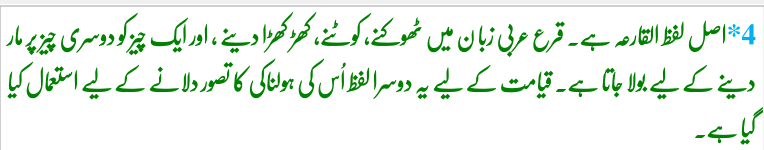
\*3 As the disbelievers of Makkah denied Resurrection and took the news of its coming lightly, they have been warned at the outset, as if to say: Resurrection is inevitable: whether you believe in it or not, it will in any case take place. Then, they are told: It is not a simple and ordinary thing that a person accepts the news of the coming of an event or not, but it has a deep relationship with the morals of the nations and with their future. The history of the nations, which lived before you, testifies that the nation which refused to believe in the Hereafter and thought this worldly life only to be the real life and denied that man would have ultimately to render an account of his deeds before God, corrupted itself morally until the punishment of God overtook it and eliminated it from the world.

خبردار کیاگیا کہ وہ تو ہونی شدنی ہے، تم چاہے مانویا نہ مانو، وہ بہر حال آکر رہے گی۔ اس کے بعد اب اُن کو بتایا جارہا ہے کہ یہ معاملہ صرف اتنا سادہ سا معاملہ نہیں ہے کہ کوئی شخص ایک پیش آنے والے واقعہ کی خبر کو

تسلیم کرتا ہے یا نہیں، بلکہ اس کا نہایت گرا تعلق قوموں کے افلاق اور پھراُن کے متقبل سے ہے۔ تم سے پہلے گزری ہوئی قوموں کی تاریخ شاہد ہے کہ جس قوم نے بھی آخرت کا انکار کر کے اسی دنیا کی زندگی کو

اصل زندگی سمجھا اور اس بات کو جھٹلا دیا کہ انسان کو آخر کار خدا کی عدالت میں اپنا صاب دینا ہوگا، وہ سخت اخلاقی بگاڑ میں مبتلا ہوئی، یہاں تک کہ خدا کے عذاب نے آکر دنیا کو اس کے وجود سے پاک کر دیا۔

\*4 The word *al-qariah* is derived from *qar*, which means to hammer, to beat, to knock and to strike one thing upon the other. This other word for Resurrection has been used to give an idea of its terror and dread.



So as for Thamud, they were destroyed by a catastrophe.

فَأُهُلِكُوا الورب توثمود ملاك كردين كے وہ ایک ہوی تباہی سے۔\*\*

فَأَمًّا مُحْوِدُ بالطَّاغِيةِ

\*5 In Surah Al-Aaraf, Ayat 78, it has been called ar-rajfah (a terrible earthquake); in Surah Houd, Ayat 67 as-sayhah (a violent blast); in Surah HaMim As-Sajdah, Ayat 17, it has been said: They were overtaken by saiqa-tul-adhab (a humiliating scourge); and here the same punishment has been described as at-taghiyah (a violent catastrophe). These words describe different aspects of the same calamity.

5\* سورہ اعراف ، آیت ۸> میں اس کو اکر جفکہ (زبر دست زلزلہ) کما گیا ہے۔ سورہ ہود، آیت > ۶ میں اس کے لیے اَلصَّیْحَہ (زور کے دھاکے) کا لفظ استعال کیا گیا ہے۔ سورہ کم السجدہ، آیت ، ۱ میں فرمایا گیا ہے کہ ان کوصَاعِقَةُ الْعَنَابِ (مذاب کے کوک) نے آلیا۔ اوریماں اُسی مذاب کو اَلطَّاغِیہ (مدسے زیادہ سخت مادیث سے تعبیر فرمایا گیا ہے۔ یہ ایک ہی واقعہ کی مختلف کیفیات کا بیان ہے۔

6. And as for Aad, they were destroyed by a wind, furious, roaring.

اور رہے عاد تو ہلاک کر دینے گئے وہ ایسی ہوا سے جو تند و تیز طوفانی

صَرُصَرٍ عَاتِيةٍ ۗ

7. Which He (Allah) imposed

سَخَّرَهَا عَلَيْهِمْ سَبْعَ لَيَالٍ ملطركا الله) ناس

وَامَّا عَادٌ فَأُهْلِكُوا بِرِيْحِ

upon them seven nights and eight days continuously, so you would see the people therein lying fallen, as if they were trunks of palm trees, hollow. 8. Then do you see of them any

ان ير سات رائيں اور آٹھ دن مسلسل۔ تو پھر دیکھتا ان لوگوں کو اس میں گرے ہوئے جیسے وہ تھے تنے کھجور کے کھوکھلے۔

الْقَوْمَ فِيْهَا صَرْعَى ۚ كَاتَّهُمُ اَعْجَارُ نَخُلِ خَاوِيَةٍ ﴿

وَّ ثَمَانِيَةَ اليَّامِ لِ مُسُومًا فَتَرَى

remnants.

چر کیا دیکھتے ہو تم ان میں سے

فَهَلُ تَرى لَحُمُ مِّنُ

9. And there came Pharaoh, and those before him, and communities the overturned with sins. \*6

يبلے اور الني ہوئي بستيوں والے خطاؤل کے ساتھ۔ 8\*

وَ جَاءً فِرْعَوْنُ وَ مَنْ اور آیا فرعون اور بوتے اس سے قَبُلَهُ وَ الْمُؤْتَفِكْ يُ بالخاطئة

\*6 The reference is to the towns and settlements of the people of the Prophet Lot (peace upon be him), about which it has been said in Surah Houd, Ayat 82 and Surah Al-Hijr, Ayat 74, We turned them upside down.

6\* مراد ہیں قوم لوط کی بستیاں جن کے متعلق سورہ ہودہ (آیت ۸۲) اور سورہ حجر (آیت ۲۸) میں فرمایا گیا ہے

کہ ہم نے ان کو تلبیث کر کے رکھ دیا۔

**10.** So disobeyed messenger

فَعَصَوْا سَسُولَ سَرِّهِمْ اللهِ المُلْمُولِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْم

their Lord, so He seized them with a strong grip.

ہوی سخت گرفت میں ۔



11. Indeed, when rose abnormally high the water, \*7 We boarded you in the ship.

إِنَّا لَمَّا طَعَا الْمَآءُ حَمَلُنكُمْ اللَّهُ جب طناني رِ آيا باني 7\*تو ہم نے سوار کردیا تم کو

في الجُارِيةِ ﴿

\*7 The illusion is to the deluge of the Prophet Noah (peace be upon him), in which a whole nation was drowned because of this very crime, and only those people were saved, who had listened to and obeyed the Messenger of Allah.

7\*اشارہ ہے طوفانِ نوح کی طرف جس میں ایک پوری قوم اسی خطائے عظیم کی بنا پر غرق کردی گئی اور صرف وہ لوگ بچا لیے گئے جنوں نے اللہ کے رسول کی بات مان لی تھی۔

\*8 We boarded you: Because the whole human race that exists today has descended from the people who were boarded in the Ark thousands of years ago and thus saved from the deluge. It means: You exist in the world today because in that deluge Allah had caused only the infidels to be drowned and had saved the believers.

8\*اگرچه کشتی میں سوار وہ لوگ کیے گئے تھے جو ہزاروں برس پیلے گزر چکے تھے، لیکن چونکہ بعد کی پوری انسانی نسل اُنہی لوگوں کی اولا دہے جو اُس وقت طوفان سے بچائے گئے تھے، اس لیے فرمایا کہ ہم نے تم کو کشتی میں سوار کر ادیا۔ مطلب یہ ہے کہ تم آج دنیا میں اسی لیے موجود ہوکہ الله تعالیٰ نے اُس طوفان میں صرف منکرین کوغرق کیا تھا اور ایمان لانے والوں کو بچا لیا تھا۔

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

12. That We might make it for you a reminder, and would be conscious of it the ears that are conscious.

لِنَجْعَلَهَا لَكُمْ تَنْكِرَةً الله بنادين مم الكوتمهارے لئے ياد دہانی اور یاد رکھیں اسے کان ہو ہوں باد رکھنے والے \_<sup>9\*</sup>

وَّتَعِيهَا آذُنَّ وَّاعِيةٌ ﴿

\*9 The conscious ears: the ears which may hear it consciously and take it in. Although the word ear has been used, it implies the hearers who may hear the event and always remember it, take heed from it, and may never forget what dreadful fate the deniers of the Hereafter and the disbelievers of the Messenger of God would ultimately suffer.

9\* یعنی وہ کان نہیں جو سنی ان سنی کر دیں اور جن کے پر دے پر سے آواز اُچٹ کر گزر جاتے، بلکہ وہ کان جو سنیں اور بات کو دل تک اتار دیں۔ یہاں بظاہر کان کا لفظ استعال کیا گیا ہے، مگر مراد ہیں سننے والے لوگ جو اس واقعہ کو سن کر اُسے یاد رکھیں ، اُس سے عبرت ماصل کریں اور اس بات کو کبھی نہ بھولیں کہ آخرت کے انکا راور خدا کے رسول کی تکذیب کا انجام کیبا ہولناک ہوتا ہے۔

**13.** Then, \*10 when the trumpet is blown with one blast.

فَإِذَا نُفِخَ فِي الصَّوْمِ نَفُخَةٌ مِي الصَّوْمِ نَفُخَةٌ مِي الصَّوْمِ نَفُخَةٌ مِي الصَّوْمِ نَفُخَةٌ مِي اللهِ مِي اللهُ ال یک ہارگی۔

وّاحِلةٌ ﴿

\*10 While reading the following verses one should keep in mind that at some places in the Quran the three stages of Resurrection which will occur one after the other at different times have been mentioned separately, and at others all the three have been combined and mentioned as a single event. For example, in Surah An-Naml, Ayat 87 the

first blowing of the Trumpet has been mentioned, when everyone will be suddenly struck with terror. At that time they will witness the general confusion and the upsetting of the order of the universe, as described in Surah Al-Hajj, Ayats 1-2; Surah YaSeen, Ayats 49-50 and Surah At-Takweer, Ayats 1-6. In Surah Az-Zumar, Ayats 67-70, mention has been made of the second and third blowing of the Trumpet. On the second blowing of it everyone will fall down dead, and when it is blown for the third time, all dead men will rise back to life and present themselves before Allah. In Surah TaHa, Ayats 102-112; Surah Al-Anbiya, Ayats 101-103; Surah YaSeen, Ayats 51-53 and Surah Qaf, Ayats 20-22, only the third sounding of the Trumpet has been mentioned. (For explanation, see E.N. 78 of Surah TaHa; E.N. 1 of Surah Al-Hajj; E.Ns 46, 47 of Surah YaSeen). But here and at many other places in the Quran all the events of Resurrection, from the blowing of the first Trumpet till the people's entry into Heaven and Hell have been described as a single event.

10\*آگے آنے والی آیات کو پڑھے ہوئے یہ بات نگاہ میں رہنی چاہیے کہ قرآن مجید میں کہیں تو قیامت کے تین مراحل الگ بیان کیے گئے ہیں جو یکے بعد دیگرے مخلف اوقات میں پیش آئیں گے ، اور کہیں سب کو سمیٹ کر پہلے مرحلے سے آخری مرحلے تک کے واقعات کو پیجا بیان کر دیا گیا ہے۔ مثال کے طور پر سورہ نمل آیت ۸۸ میں پہلے نفخ صور کا ذکر کیا گیا ہے جب تمام دنیا کے انسان یک لخت ایک ہولناک آواز سے گھرا اٹھیں گے۔ اُس وقت نظام عالم کے درہم برہم ہونے کی وہ کیفیات اُن کی آئیکھوں کے سامنے پیش آئیں گی جو سورہ جج آیات ۱۔ ۲، سورہ یس آیات ۴۔ ۵، اور سورہ تکویر آیات ۱۔ ۲ میں بیان ہوئی ہیں۔ سورہ زُمرآیات ۶ ۔ ۲ میں دوسرے اور تیسرے نفخ صور کے متعلق بتایا گیا ہے کہ ایک نفخ ہر سب

لوک مرکز گر جائیں گے اور اس کے بعد جب پھر صور پھونکا جانے گا تو سب جی اٹھیں گے اور غدا کی عدالت میں پیش ہو جائیں گے۔ سورہ طر آیات ۲۔ ۲ تا ۱۲، سورہ انبیاء آیات ۱۰۱ تا ۱۰۳، سورہ کس آیات ۵۳۵، اور سورہ ق آیات ۲۰ با ۲۲ میں صرف تبیرے تفخ صور کا ذکر ہے (تشریح کے لیے ملاحظہ ہو تفہیم القرآن جلد سوم، طهٔ حاشیہ ۸۷۔ الجج، حاشیہ ۱۔ جلد چارم، یس ،حواشی ۴۸۔۴۷)۔ لیکن یہاں اور بہت سے دوسرے مقامات پر قرآن میں پہلے گئے صور سے لے کر جنت اور جہنم میں لوگوں کے داخل ہونے تک قیامت کے تمام واقعات کوایک ہی سلسلے میں بیان کر دیا گیا ہے۔

14. And shall be raised the earth and the mountains, then crushed with a single crushing.

و عَمِلَتِ الْأَرْضُ وَ الْجِبَالُ اور المَا لَنَ عَانِينَ كَ زَمِينِ اور فَلُكَّتَا دَكَّةً وَّاحِلَةً ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ ا ایک چوٹ میں ۔

15. Then on that day will befall the event.

فَيَوْمَ إِنِّ وَّقَعَتِ الْوَاقِعَةُ ﴿ اللَّهِ الْوَاقِعَةُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّ

16. And will split asunder the heaven, that day it will be frail.

وَانْشَقَّتِ السَّمَاءُ فَهِيَ اور يهث بال كاآسان تووه موكا

يَوْمَبِنِ وَّاهِيَةٌ نَ اللهُ اللهُ

17. And the angels will be on edges. And shall be upholding the Throne of your Lord above them that day eight (angels).

اور فرشتے ہوں گے اسکے کناروں یر۔ اور اٹھانے ہونگے عرش تمهارے رب کا اینے اور اسدن آمه (فرشخ)۔

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

وَ الْمُلَكُ عَلَى آرُجَآيِهَا ۗ وَ يَحُمِلُ عَرُشَ رَبِّكَ فَوْقَهُمُ يَوْمَبِنِ ثَمَٰنِيةٌ ۚ

\*11 This is an ambiguous verse the meaning of which is difficult to determine. We can neither know what the Throne is nor can understand what will be the nature of the eight angels upholding it on the Day of Resurrection. It is, however inconceivable that Allah Almighty would be sitting on the Throne and the eight angels would be upholding it along with Him. The verse also does not say that Allah at that time would be sitting on the Throne. Besides, the conception of God that the Quran gives also prevents one from imagining that the Being Who is free from physical existence as to body, direction and place, should be residing somewhere and His creatures should sustain Therefore, pursuing any research to determine its meaning would be tantamount to disbelief. However, one should understand that in order to give an idea of Allah Almighty's rule and sovereignty, and of the matters associated with it, the same scene has been depicted by the Quran as of worldly kingship and the same terms have been used for it as are common for kingship and its accompaniments in order to enable us to understand matters pertaining to sovereignty of the universe to some extent only by means of this very scene and terms. All this is meant to bring the real Truth within human understanding; it is not, therefore, right to take it literally. 11\* یہ آیت متثابہات میں سے ہے جس کے معنی متعین کرنا مشکل ہے۔ ہم نہ یہ جان سکتے ہیں کہ عرش کیا چیز ہے اور نہ یہی سمجھ سکتے ہیں کہ قیامت کے روز آٹھ فرشتوں کے اس کواٹھانے کی کیفیت کیا ہوگی۔ مگریہ بات بہرمال قابل تصور نہیں ہے کہ الله تعالیٰ عرش پر بیٹا ہو گا اور آٹھ فرشتے اس کو عرش سمیت اٹھائے ہوئے ہونگے۔ آیات میں بھی یہ نہیں کہا گیا ہے کہ اس وقت الله تعالیٰ عرش پر بیٹھا ہوا ہوگا ، اور ذات باری کا جو تصور ہم کو قرآنِ مجید میں دیا گیا ہے وہ بھی یہ خیال کرنے میں مانع ہے کہ وہ جسم اور جت اور مقام سے منزہ ہستی کسی جگہ متکن ہواور کوئی مخلوق اُسے اٹھائے۔اس لیے کھوج کرید کر کے اس کے معنی متعین کرنے کی کوشش کرنا اپنے آپ کو گمراہی کے خطرے میں مبتلا کرنا ہے۔ البنہ یہ بات سمجھ لینی چاہیے کہ قرآن مجید میں الله تعالیٰ کی حکومت و فرمانروائی اور اس کے معاملات کا تصور دلانے کے لیے لوگوں کے سامنے وہی نقشہ پیش کیا گیا ہے جو دنیا میں بادشاہی کا نقشہ ہوتا ہے، اور اس کے لیے وہی اصطلاحیں استعال کی گئی ہیں جو انسانی زبانوں میں سلطنت ِ اور اس کے مظاہر و لوازم کے لیے مستعمل ہیں، کیونکہ انسانی ذہن اسی نقشے اور انہی اصطلاحات کی مدد سے کسی مدتک کائنات کی سلطانی کے معاملات کو سمجھ سکتا ہے۔ یہ سب کچھاصل حقیقت کوانسانی فہم سے قریب ترکرنے کے لیے ہے۔ اس کوبالکل لفظی معنوں میں لے لینا ا دُرست نہیں ہے

18. That Day you will be brought. Will not remain hidden your secret.

لَا تَتَخْفَى اس دن تم پیش کئے جاؤ گے۔ نہیں چھیا رہے گا تہمارا پوشیدہ راز

فَأَمَّا مَنُ أُوتِيَ كِتْبَهُ إِلَى بِيكُم بِس كُو دِيا جائے كا اسكا بيمِيْنِهِ فَيَقُولُ هَاؤُمُ اقْرَءُوْ الْكِتْبِيَّةُ ﴿

يَوْمَبِلِ تُعْرَضُونَ

مِنْكُمْ خَانِيةٌ ﴿

19. Then as for him who is given his record in his right hand, \*12 so he will say: "Take, read my record." \*13

اعال نامه اسكے داہنے ہاتھ میں 12\* تو وہ کھے گا کہ لو پردھو میرا يامه اعال <sub>-</sub>\*13

\*12 The record's being given in the right hand will by itself show that the concerned person's account is clear and settled and he is appearing in the divine court as a righteous man and not as a culprit. It is probable that at

the time the records are distributed the righteous man himself will extend his right hand forward to receive his record. For on account of the good treatment that he would have received right from the moment of death till his appearance in the Plain of Assembly at Resurrection would have given him the satisfaction that he was there to be blessed and not to be punished. At many a place in the Quran it has been explicitly stated that right at death itself it becomes clear to every man whether he is entering the next world in a blessed or wretched state. Then from the moment of death till Resurrection the righteous man is treated like a guest and the evil man as a culprit under custody. After this, from the time the second life starts on the Day of Resurrection, the condition and state of the righteous is entirely different from the condition and state of the disbelievers, hypocrites and culprits. (For details, see Surah Al-Anfaal, Ayat 50; Surah An-Nahl, Ayats 28-32; Surah Bani Israil, Ayat 97; Surah TaHa, Ayats 102, 103, 124-126; Surah Al-Anbiya, Ayats 1-3; Surah Al-Furgan, Ayat 24; Surah An-Naml, Ayat 89; Surah Saba, Ayat 51; Surah YaSeen, Ayats 26-27; Surah Al-Momin, Ayats 45-46; Surah Muhammad, Ayat 27; Surah Qaf, Ayats 19-23 and the corresponding Notes.

12\*سیدھے ہاتھ میں نامہ اعال کا دیا جانا ہی ظاہر کر دے گاکہ اُس کا صاب بے باق ہے اور وہ الله تعالیٰ کی عدالت میں مجرم کی حیثیت سے نہیں بلکہ صالح انسان کی حیثیت سے پیش ہورہا ہے۔ اغلب یہ ہے کہ اعال ناموں کی تقسیم کے وقت صالح انسان خود سیدھا ہاتھ بڑھا کر اپنا نامہ اعال لے گا، کیونکہ موت کے وقت سے میدانِ حشر میں عاضری تک اُس کے ساتھ جو معاملہ پیش آیا ہوگا اس کی وجہ سے اس کو پہلے ہی یہ الحمینان

ماصل ہو چکا ہوگاکہ میں یہاں انعام پانے کے لیے پیش ہورہا ہوں نہ کہ سزا پانے کے لیے۔ قرآن مجید میں یہ بات مگہ بڑی صراحت کے ساتھ بتائی گئی ہے کہ موت کے وقت ہی سے یہ بات انسان پر واضح ہوجاتی ہے کہ وہ نیک بخت آدمی کی حیثیت سے دوسرے عالم میں جارہا ہے یا بدبخت آدمی کی حیثیت سے ۔ پھر موت سے قیامت تک نیک انسان کے ساتھ ممان کا سا معاملہ ہوتا ہے اور بدانسان کے ساتھ والاتی مجرم کا سا۔ اس کے بعد جب قیامت کے روز دوسری زندگی کا آغاز ہوتا ہے اسی وقت سے صالحین کی مالت و کیفیٰت کچھ اور ہوتی ہے اور کفار و منافقین اور مجرمین کی حالت و کیفیت کچھ اور (تفصیلات کے لیے ملاحظہ ہو تفهيم القرآن، جلد دوم، الانفال، آيت ٥٠ ـ النحل، آيات ٢٨،٣٢، مع حاشيه ٢٦ ـ بني اسرائيل، آيت ٥٠ ـ جلد سوم، طر، آیات ۱۰۲٬۱۰۳٬۱۲۸٬۱۰۳٬۱۲۹٬۰۰۸ لانبیاء، آیت ۱۰۳، مع حاشیه ۹۸\_الفرقان، آیت ۲۳، مع عاشيه ٣٨ ـ النمل، آيت ٨٩، مع عاشيه ١٠٥م جلد چارم، سبا،آيت ٥١، مع عاشيه ٢٧ ـ يس، آيات ٢٦،٢٧، مع حواشي ٢٢-٢٣ المومن، آيات ٢٨،٨٥، مع حاشيه ٦٣ - جلد مبخم، محد، آيت ٢٧ مع حاشيه ٣٧ - ق،آيات ١٦٣٩ - مع حواشي

\*13 That is, he will be overjoyed as soon as he receives his record and will show it to his companions. In Surah Allnshiqaq, Ayat 9, it has been said: He will return to his kinsfolk rejoicing.

13 \* یعنی نامہ اعال ملتے ہی وہ خوش ہو جائے گا اور اپنے ساتھیوں کو دکھائے گا۔ سورہ انتقاق ، آیت 9 میں بیان ہوا ہے کہ ''وہ خوش خوش اپنے لوگوں کی طرف بلٹے گا۔

20. "Indeed, I was certain that I would meet my reckoning." \*14

اِنِّى ظَنَنْتُ اَنِّى مُلْقٍ بِلاشبه مِحَ يَتِين تَمَاكُه مِحَ كُو مِلَ كَا حَدَدُ النِّنَ الْعَلْمُ الْحَدَدُ الْحَدَدُ الْحَدَدُ الْحَدَدُ الْحَدَدُ اللَّهِ الْحَدَدُ اللَّهِ الْحَدَدُ

\*14 That is, he was fortunate because he had been conscious of the Hereafter in the world and had lived his life with the belief that he would have to appear before God

one day and render his account to Him.

14 \* یعنی وہ اپنی خوش قسمتی کی وجہ یہ بتائے گاکہ وہ دنیا میں آخرت سے غافل نہ تھا بلکہ یہ سمجھتے ہوئے زندگی بسرکرتا رہاکہ ایک روزاُسے خدا کے حضور عاضر ہونا اور اپنا حیاب دینا ہے۔

21. So he will be in a life of bliss.

نَهُوَ فِي عِيْشَةٍ <sup>٣</sup>اضِيَةٍ ﴿

22. In a garden elevated.

جنت میں اعلیٰ درجہ کی ۔

فِي جَنَّةٍ عَالِيةٍ ﴿ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

23. The fruits whereof hanging near.

جس کے میوے قریب جھکے ہوئے یہ قُطُونُهَا دَانِيةٌ ﴿

24. Eat and drink at ease for that which you have sent before in the days of the past.

کھاؤ اور پیو مزے سے اسکے عوض ہوتم آگے بیج چکے ہو ایام گذشتہ میں۔

كُلُوا وَ اشْرَبُوا هَنِيَّا مِمَا كُلُوا وَ اشْرَبُوا هَنِيَّا مِمَا الْكَالِيَةِ الْكَالِيَةِ الْكَالِيةِ

25. And as for him who is given his record in his left hand, \*15 he will say: "Would that I had not been given my record." \*16

اور بیر کہ وہ جس کو دیا جائے گا اسکا نامہ اعال اس کے بائیں ہاتھ میں <sup>15\*</sup>تو وہ کھے گا اے کاش نہ دیا جاتا مجھ کو میرااعال نامہ ۔

\*15 In Surah Al-Inshiqaq it has been said: And the one whose record is given him behind his back. Probably it will be like this: As the culprit would already be knowing that he was a culprit, and would be aware of what his record contained, he would dejectedly extend his left hand forward

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

to receive it, and then would immediately hide it behind his back so that no one else saw what he had received.

15\* سورہ انتقاق میں فرمایا گیا ہے "اور جس کا نامہ اعال اس کی پیٹے کے پیچے سے دیا جائے گا"۔ غالباً اس کی صورت یہ ہوگی کہ مجرم کو چونکہ پہلے ہی سے اپنے مجرم ہونے کا علم ہو گا اور وہ جانتا ہو گا کہ اس نامہ اعال میں اس کا کیا تچھا چھا درج ہے، اس لیے وہ نہایت بددتی کے ساتھ اپنا بایاں ہاتھ بڑھا کر اُسے لے گا اور فوراً پیٹے کے بیٹھے چھیا لے گاٹاکہ کوئی دیکھنے نہ یائے۔

\*16 That is, I should not have been given this record in the Plain of Assembly and thus publicly disgraced before all mankind, but should have been awarded secretly whatever punishment I deserved.

16\* یعنی مجھے یہ نامہ اعال دے کر میدان حثر میں اعلانیہ سب کے سامنے ذلیل ورسوا یہ کیا جاتا اور جو سزا مبھی دینی تھی دے ڈالی جاتی۔

26. "And that I had never known what was my account."

وَلَمْ أَدْسِ مَا حِسَابِيتَهُ أَلَى الدين مِلْ مَعْلِم مِوْمًا كَهُ كَيا



\*17 That is, I should not have been told what I had done in the world. Another meaning of this verse can also be: I never knew what an account was: I never had imagined that one day I would also have to render my account and that all my deeds would be presented before me."

17 \* یعنی مجھے نہ بتایا جاتا کہ میں دنیا میں کیا کچھ کر کے آیاہوں۔ دوسرا مطلب اس آیت کا یہ بھی ہوسکتا ہے کہ میں نے کبھی یہ نہ جانا تھاکہ صاب کیا بلا ہوتی ہے، مجھے کبھی یہ خیال تک نہ آیا تھاکہ ایک دن مجھے اپنا صاب بھی دینا ہوگا اور میرا سب کیا کرایا میرے سامنے رکھ دیا جائے گا۔

"Would that, كَانَتِ الْقَاضِيَةَ الے كَاثُ كُرْكِي مُوتى (موت) had been

decisive (death)." \_ \*18



\*18 That is, I should have become extinct after death in the world and should have experienced no other life after death.

18\*یعنی دنیا میں مرنے کے بعد میں ہمیشہ کے لیے معدوم ہوگیا ہوتا اور کوئی دوسری زندگی نہ ہوتی۔

28. "Has not availed me my wealth."

نہیں کام آیا میرے میرا مال۔



29. "Gone from me is my authority."

جاتا رہا مجھ سے میرا اقتدار۔<sup>19\*</sup>



\*19 The word *sultan* of the text is used both for an argument and for power and authority. If it is taken in the sense of an argument, the meaning would be: The arguments that I used to give would not work here. Here, I have no argument which I can present in self-defense. And if it is taken in the sense of power, it would imply: The power of which I was so proud in the world is no more. I have no army here and there is none to obey me. I stand as a miserable helpless creature, who can do nothing to defend himself.

19\*اصل الفاظ ہیں ھکک عَنی ؒ سُلطذِیہ ؒ۔ سلطان کا لفظ دلیل وجت کے لیے بھی استعال ہوتا ہے اور اقتدار کے لیے بھی۔ اگر اُسے دلیل وجت کے معنی میں لیا جائے تو مطلب یہ ہوگا کہ جو دلیل بازیاں میں کیا کرتا تھا وہ یماں نہیں چل سکتیں ، میرے پاس اپنی صفائی میں پیش کرنے کے لیے اب کوئی ججت نہیں رہی۔ اور اقتدار کے معنی میں لیا جائے تو مرادیہ ہوگی کہ دنیا میں جس طاقت کے بل بوتے پر میں اکرتا تھا وہ

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

یماں ختم ہو چکی ہے۔ اب یماں کوئی میرالشکر نہیں، کوئی میراعکم ماننے والا نہیں، میں ایک بے بس اور لا چار بندے کی حیثیت سے کھوا ہوں جواپنے دفاع کے لیے کچھ نہیں کر سکتا۔ 30. Seize him then shackle him. 31. Then into Hell ثُمَّ الْجَحِيْمَ صَلُّوكُ ﴿ مچر دوزخ میں جھونک دواسے ۔ cast him. 32. Then in a chain ثُمَّ فِي سِلْسِلَةٍ ذَرُعُهُمَا سَبُعُونَ مچرایک زنجیر میں جس کی لمبانی whereof the length ستر گز ہے سو جگرہ دو اسے ۔ ذِيَ اعًا فَاسُلُكُونُهُ ﴿ is seventy cubits, fasten him. 33. Indeed, he used إِنَّهُ كَانَ لَا يُؤْمِنُ بِاللهِ ا بیشک به ایان به لاتا تھا الله بر not to believe in Allah, the Most High. 34. Nor did he وَ لَا يَعْضُ عَلَى طَعَامِ اور نه ترغيب دينا تما كهانا كهلانے encourage for the کی فقیر کو۔\*20 feeding of the needy. \*20 That is, not to speak of feeding a poor man himself, he did not even like to say to others that they should feed the hungry. 20\* یعنی خود کسی غریب کو کھانا کھلانا تو درکنار، کسی سے یہ کہنا بھی پسندینہ کرتا تھا کہ خدا کے مجھوکے بندوں کو روئی دے دو۔ 35. So there is not سو نہیں اس کا آج یہاں کوئی for him this day عگری دوست <sub>به</sub> here any devoted friend.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*



Muhammad (peace be upon him) and in Surah At-Takweer, Ayat 19. the angel Gabriel, the argument being that after describing the Quran as the word of an honorable Messenger, it has been said: It is not the word of a poet nor of a soothsayer, and obviously the disbelievers of Makkah branded the Prophet Muhammad (peace be upon him) and not Gabriel as a poet and soothsayer. On the contrary, in Surah At-Takweer, after describing the Quran

\*\*\*\*\*\*

as the word of "a noble messenger" it has been said: That Messenger has great power, and has high ranks with the Owner of the Throne: there he is obeyed and held as trustworthy. And Muhammad (peace be upon him) has seen him on the bright horizon. (verses 20-23). Almost the same thing has been stated in Surah An-Najm, Ayats 5-10 about Gabriel. Here, the question arises; In what sense has the Quran been described as the word of Muhammad (peace be upon him) and of Gabriel. The answer is: the people were hearing it being recited by the tongue of the Prophet (peace be upon him) and the Prophet (peace be upon him) by the tongue of Gabriel. Thereupon, in one way it was the word of the Prophet (peace be upon him) and in another way of Gabriel, but a little below it has been explicitly stated: It is indeed a Revelation from the Lord of the worlds, which is being presented before Muhammad (peace be upon him) by the tongue of Gabriel and before the people by the tongue of Muhammad (peace be upon him). The word Messenger itself points to the truth that the word belongs to neither of them but they have presented it as Messengers of the One Who has sent it down.

22\* یمال رسولِ کریم سے مراد محمد صلی الله علیہ وسلم ہیں اور سورہ تکویر (آیت ۱۹) میں اس سے مراد جبریل علیہ السلام ہیں۔ اس کی دلیل یہ ہے کہ یمال قرآن کو رسولِ کریم کا قول کھنے کے بعد فرمایا گیا ہے کہ یہ کسی شاعریا کا بن کا قول نمیں ہے ، اور ظاہر ہے کہ کفارِ مکہ جبریل، کو نہیں بلکہ محمد صلی الله علیہ وسلم کو شاعر اور کا بن کھتے تھے۔ بخلاف اس کے سورہ تکویر میں قرآن کو رسولِ کریم کا قول کھنے کے بعد فرمایا گیا ہے کہ وہ رسول بردی قوت والا ہے، صاحبِ عرش کے ہاں بلند مرتبہ رکھتا ہے، وہاں اس کی بات مانی جاتی ہے ، وہ

امانت دار ہے اور محد صلی الله علیہ وسلم نے اُس کو روش اُفق پر دیکھا ہے۔ قریب قریب یہی مضمون سورہ مجم آیات ۵ تا ۱۰ میں جبریل علیہ السلام کے متعلق بیان ہوا ہے۔ یماں یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ قرآن کو محمد صلی الله علیہ وسلم اور جبریل کا قول کس معنی میں کھا گیا ہے؟ اس کا جواب یہ ہے کہ لوگ اس کو حضورہ کی زبان سے اور حضورہ اٹ جبریل کی زبان سے سن رہے تھے، اس لیے ایک لحاظ سے بیہ حضورہ کا قول تھا اور وہ دوسرے لحاظ سے جبریل، کا قول، لیکن آگے چل کریہ بات واضح کر دی گئی ہے کہ فی الاصل بیر رب العالمین کا نازل کردہ ہے جو محد صلی الله علیہ وسلم کے سامنے جبریل کی زبان سے ، اور لوگوں کے سامنے محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی زبان سے ادا ہورہا ہے۔ خود رسول کا لفظ بھی اس حقیقت پر دلالت کرتا ہے کہ یہ ان دونوں کا اپنا کلام نہیں ہے بلکہ پیغام بر ہونے کی حیثیت سے انہوں نے اس کو پیغام بھیجنے والے کی طرف سے پیش کیا ہے۔ وَ مَا هُوَ بِقُولِ شَاعِرٍ قَلِيلاً اور نهيس ب يه كلام كسي شاعر كا 41. And it is not the word of a poet. مَّا ثُوْمِنُونَ وَ الْمَالِي الْمَالِي الْمَالِي الْمَالِي الْمَالِي الْمَالِي الْمَالِي الْمَالِي الْمَالِي Little it is that you believe. \*23 \*23 One meaning of "little it is that you believe", according to Arabic idiom, can be: You do not believe it at all. Another meaning also can be: Hearing the Quran your

to Arabic idiom, can be: You do not believe it at all. Another meaning also can be: Hearing the Quran your heart sometimes itself cries out: This cannot be mortal word. Yet you behave stubbornly and refuse to believe in it.

1. \*\*23\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*25\*\*\* (\*\*20) \*\*2

42. Nor the word of a soothsayer. - کسی کائن کا میں گافین تقلیلاً مما اور نہ قول ہے کسی کائن کا م

# النائد النائد

- \*24 In short: I swear by whatever you see and by whatever you do not see that this Quran is not the word of a poet or a soothsayer, but it is a revelation from the Lord of the worlds, which is being presented by the Messenger (peace be upon him) who is noble and gentle. Let us now consider in what sense this oath has been sworn. That which was visible to the people was.
- (1) This Word was being presented by a person who being noble and gentle was not hidden from anybody in the society of Makkah. Everyone knew that he was the best man of their nation in conduct. It could not be expected of such a man that he would forge a lie and attribute it to Allah, Lord of the worlds.
- (2) They also saw clearly that he had no selfish motive in presenting that word before the people, but had rather sacrificed all His personal interests to it. He had ruined his business, he had abandoned every ease and comfort, he was being cursed and abused by the same people who had shown him the highest veneration and esteem and had caused even his family and children to be subjected to these agonies besides himself. A person having selfish motives could not have submitted himself to such tribulations.
- (3) They could also see that the lives of the people in their

own society, who believed in him, underwent a sudden transformation. The word of no poet or soothsayer has been known to have brought about such a wonderful moral change in the people that his follower should become ready to face every hardship and bear up against every persecution for his sake.

- (4) They were also not unaware of the language of poetry and the diction of the soothsayers. Apart from stubborn disbelievers, no one could say that the language of the Quran was the language of poetry or sorcery. (For a detailed discussion of this, see E.N. 7 of Surah Al-Anbiya, E.Ns 142-145 of Surah Ash-Shuara, E.N. 22 of Surah At-Toor).
- (5) This also was before their eyes that no one in entire Arabia was so eloquent of speech that his word could be brought to match with the Quran. Not to speak of equaling it, not even the greatest poet's eloquence could even approach anywhere near that of Quran.
- (6) This was also not hidden from them that the language used by Muhammad (peace be upon him) himself was very different in its literary beauty and merit from the language of the Quran. No Arabic speaking person could, after hearing the Prophet's (peace be upon him) own speech, and the Quran, say that both emanated from one and the same person.
- (7) The people of Makkah had never heard, even until a day before Muhammad (peace be upon him) made the claim to Prophethood, anything relating to the themes that the Quran consisted of, nor they knew that he had any

means of obtaining that knowledge and information. That is why even if his opponents alleged that he obtained that information secretly from somewhere, no one in Makkah was prepared to believe it. (For explanation, see E.N. 107 of Surah An-Nahl and E.N. 12 of Surah Al-Furqan).

(8) They could also see the wonderful workshop of existence, from the earth to the heavens, which was functioning before their eyes, and in which they could see a supreme, wise law and an all-pervading order and system at work. In it they could see no sign and evidence of the polytheism and denial of the Hereafter, which the Arabs had adopted as their creed, but there were signs and proofs of the existence of One God and of the truth of the Hereafter which the Quran was presenting.

All this they could see, and what they did not see was: Allah Almighty alone is the Creator and Master and Ruler of this universe: all others are only creatures: none beside Him is God. Resurrection has to take place inevitably; Muhammad (peace be upon him) has really been appointed a Messenger by Allah Himself Who is sending down the Quran to him. An oath has been sworn by both truths to affirm that which has been stated in the preceding verses.

"" والربو كه تم كونظ نهيل آل بي بي كه بو كه ته ميل الله بي بي كه بو كه ته كه بي الله بي بي كه بو كه ته كه بي الله بي بي كه بو كه ته كه بي الله بي بي كه بي

24 \* دواصلِ کلام یہ ہے کہ جو کچھ تہمیں نظر آتا ہے اور جو کچھ تم کو نظر نہیں آتا، اُس سب کی قسم میں اس بات پر کھاتا ہوں کہ یہ قرآن کسی شاعریا کاہن کا کلام نہیں ہے بلکہ رب العالمین کا نازل کردہ ہے جو ایک ایسے رسول کی زبان سے ادا ہورہا ہے جو کریم (نہایت معزز اور شریف) ہے۔ اب دیکھے کہ یہ قسم کس معنی میں کھائی گئی ہے۔ جو کچھ لوگوں کو نظر آرہا تھا وہ یہ تھا کہ:

(۱) اس کلام کو ایک ایسا شخص پیش کر رہا تھا جس کا شریف النفس ہونا مکہ کے معاشرے میں کسی سے چھپا

ہوا نہ تھا۔ سب جانتے تھے کہ اخلاقی حیثیت سے بیہ اُن کی قوم کا بہترین آدمی ہے۔ ایسے سخض سے بیہ توقع نہیں کی جاسکتی تھی کہ وہ اتنا برا جھوٹ لے کر اٹھ کھڑا ہو گا کہ خدا پر بہتان باندھے اور اپنے دل سے ایک بات گھر کر اُسے خدا وندِ عالم کی طرف منسوب کر دے۔ (۲)وہ یہ بھی اعلانیہ دیکھر ہے تھے کہ اس کلام کو پیش کرنے میں اپنا کوئی ذاتی مفاد اُس شخص کے پیشِ نظر نہیں ہے، بلکہ یہ کام کر کے تواُس نے اپنے مفاد کو قربان کر دیا ہے۔ اپنی تجارت کو برباد کیا۔ اپنے عیش و آرام کو تج دیا۔ جس معاشرے میں اسے سرآمنکھوں پر بٹھا یا جاتا تھا، اُسی میں گالیاں کھانے لگا۔ اور یہ صرف خود بلکہ اپنے بال بچوں تک کو ہر قسم کے مصائب میں مبتلا کر لیا۔ ذاتی مفاد کا خواہشمندان کانٹوں میں اپنے ا آپ کو کیوں ڈال دیتا؟ (۳)اُن کی آنکھیں یہ بھی دیکھ رہی تھیں کہ اُنہی کے معاشرے میں سے جولوگ اُس شخص پر ایمان لا رہے تھے ان کی زندگی میں یک لخت ایک انقلاب ہریا ہوجاتا تھا۔ کسی شاعریا کاہن کے کلام میں یہ تاثیر آخر کب د پیھی گئی ہے کہ وہ لوگوں میں ایسی زبر دست اخلاقی تبدیلی پیدا کر دے اور اس کے ماننے والے اُس کی خاطر ہر طرح کے مصائب والام برداشت کرنے کے لیے تیار ہو جائیں؟ (۴) اُن سے یہ بات بھی چھپی ہوئی نہ تھی کہ شعر کی زبان کیا ہوتی ہے اور کا ہنوں کا کلام کیسا ہوتا ہے۔ ایک ہٹ دھرم آدمی کے سواکون یہ کہ سکتا تھا کہ قرآن کی زبان شاعری یا کھانت کی زبان ہے(اس پر مفصل بحث هم الفهيم القرآن ، جلد سوم ، الانبياء ، حاشيه ٧ - جلد چارم ، الشعراء ، حواشي ١٣٢ تا ١٣٥ - اور جلد پنجم ، الطور حاشيه ۲۲ ميں کر چکے ہیں۔ (۵) یہ بات بھی اُن کی نگاہوں کے سامنے تھی کہ پورے عرب میں کوئی شخص ایسا فصیح و بلیغ یہ تھا جس کا کلام قرآن کے مقابلے میں لایا جا سکتا ہو۔ اُس کے برابر تو درکنار ، اس کے قربیب تک کسی کی فصاحت و بلاغت نهيں چپنچتی تھی۔ (۱) ان سے یہ بات بھی پوشیدہ نہ تھی کہ خود محد صلی اللہ علیہ وسلم کی زبان بھی اپنی ادبی شان کے لحاظ سے قرآن کی ادبی شان سے بہت مختلف تھی۔ کوئی اہل زبان حضور کی اپنی تقریر ، اور قرآن کو س کریہ نہیں کہہ

سکتا تھاکہ یہ دونوں ایک ہی سخض کے کلام ہیں۔ (>) قرآن جن مضامین اور علوم پر مثقل تھا، دعوائے نبوت سے ایک دن پہلے تک بھی مکہ کے لوگوں نے کبھی وہ باتیں محد صلی الله علیہ وسلم کی زبان سے نہ سنی تھیں، اور وہ یہ بھی جانتے تھے کہ ان معلومات کے صول کا کوئی ذریعہ آپ کے پاس نہیں ہے۔ اسی وجہ سے آپ کے مخالفین اگریہ الزامات لگاتے بھی تھے کہ آپ کہیں سے خفیہ طریقے پر یہ معلومات حاصل کرتے ہیں تو مکہ میں کوئی شخص اُن کو باور کرنے کے ليے تيار بنہ ہوتا تھا (اس كى تشريح ہم تفهيم القرآن جلد دوم، النحل عاشيہ ١٠٠، اور جلد سوم، الفرقان، عاشيہ ١٢ ميں رئے سر (۸) زمین سے لے کر آسمان تک اس عظیم الثان کارخانہ ہستی کو بھی وہ اپنی آئکھوں سے چلتا ہوا دیکھ رہے تھے جس میں ایک زبردست حکیانہ قانون اور ہمہ گیر نظم و ضبط کا ر فرما نظر آرہا تھا۔ اس کے اندر کہیں اُس شرک اور انکارِ آخرت کے لیے کوئی شادت نہیں پائی جاتی تھی جس کے اہلِ عرب معتقد تھے، بلکہ ہر طرف توحید اور آخرت ہی کی صداقت کے شواہد ملتے تھے جے قرآن پیش کر رہا تھا۔ یہ سب کچھ تو دیکھ رہے تھے۔ اور جو کچھ وہ نہیں دیکھ رہے تھے وہ یہ تھاکہ فی الواقع الله تعالیٰ ہی اس کائنات کا غالق و مالک اور فرمانروا ہے، کائنات میں سب بندے ہی بندے ہیں، خدا اُس کے سواکوئی نہیں ہے، قیامت ضرور برپا ہونے والی ہے، محمد صلی الله علیہ وسلم کو واقعی الله تعالیٰ ہی نے اپنا رسول مقرر کیا ہے، اور اُن پر الله ہی کی طرف سے یہ قرآن نازل ہورہا ہے ۔ ان دونوں قسم کے خفائق کی قسم کھاکر وہ بات کہی گئی ہے جو اوپر کی آیا ت میں ارشاد ہوئی ہے۔ 44. And if he وَلَوْ تَقَوَّلَ عَلَيْنَا بَعْضَ اور أَربي ( بينمبر ) بنا لاتا ماري (the prophet) had الْاَقَاوِيْلِ فَي اللَّهِ الل forged about Us some saying. 45. We would توضرور پکڑ لیتے ہم اس کو داہنے ہاتھ لاَ خَذُنَا مِنْهُ بِالْيَمِيْنِ ﴿ certainly have



\*25 The object is to impress the point that the Prophet (peace be upon him) has no authority whatsoever to make any change in the revelation. If he did so, he would be severely punished. The style depicts the prompt and quick action of a king who strikes off the head of an official, holding him by the hand, if he commits a forgery in his name. Some people have misconstrued this verse to mean that if the heart-vein or neck-vein of an impostor is not immediately severed by Allah, it would be a proof that he was a true prophet, whereas in this verse what has been said is about a true prophet and not about the impostors. Same impostors have even claimed to be God and have thrived and lived long lives in the world, so it could not be a proof of the truth of their claim. For a full discussion of this question, see E.N. 23 of Surah Younus.

25\*اصل مقصود یہ بتانا ہے کہ نبی کو اپنی طرف سے وحی میں کوئی کمی بیشی کرنے کا اختیار نہیں ہے، اور اگر وہ ایسا کرے تو ہم اس کو سخت سزا دیں۔ مگر اس بات کو ایسے انداز سے بیان کیا گیا ہے جس سے آمکھوں

کے سامنے یہ تصویر آ جاتی ہے کہ ایک بادشاہ کا مقرر کردہ افسراُس کے نام سے کوئی جعلسازی کرے توبادشاہ اس کا ہاتھ پکرد کر اُس کا سر قلم کر دے۔ بعض لوگوں نے اس آیت سے یہ غلط استدلال کیا ہے کہ جو شخص بھی نبوت کا دعوی کرے، اُس کی رگِ دل یا رگِ گردن اگر الله تعالیٰ کی طرف سے فوراً نہ کاٹ ڈالی جائے تو یہ اُس کے نبی ہونے کا ثبوت ہے۔ مالانکہ اس آیت میں جوبات فرمائی گئی ہے وہ سے نبی کے بارے میں ہے، نبوت کے جھوٹے مدعیوں کے بارے میں نہیں ہے۔ جھوٹے مدعی تو نبوت ہی نہیں غدائی تک کے دعوتے کرتے ہیں اور زمین پر مدتوں دندناتے پھرتے ہیں۔ یہ اُن کی صداقت کا کوئی ثبوت نہیں ہے۔ اس مئلے پر مفصل بحث ہم تفہیم القرآن، جلد دوم، تفہیر سورہ یونس ماشیہ ۲۳ میں کر چکے ہیں۔

48. And indeed, it (the Quran) is a reminder for the righteous. \*26

وَ إِنَّهُ لَتُذُكِرَةٌ لِلْمُتَّقِينَ اوربيثك بير (قران) ايك نصحت ہے پر ہیز گارول کیلئے۔\*26

\*26 That is, the Quran is an admonition for those who wish to avoid wrongdoing and its evil consequences. explanation, see E.N. 3 of Surah Al-Baqarah).

26\* یعنی قرآن اُن لوگوں کے لیے تصیحت ہے جو غلط روی اور اُس کے برے نتائج سے بچنا جا ہتے ہیں (تشریح کے لیے ملاحظہ ہو تفہیم القرآن، جلداول، البقرہ، حاشیہ )۔

49. And indeed, know that among you are those who deny.

وَ إِنَّا لَتُعْلَمُ أَنَّ مِنْكُمُ اوربيثك مم جانع ميں كه تم ميں سے جھٹلانے والے ہیں۔

50. And indeed, it is an anguish for the disbelievers. \*27

اور بیشک بیر ہے موجب صرت

وَإِنَّهُ لَحَسُرَةٌ عَلَى الْكُفِرِينَ



\*27 That is, they will ultimately have to despair and regret as to why they had rejected this Quran.



