

Ad-Dahr ٱلدَّهْر

بِسَمِ ٱللهِ ٱلرَّحَمُنِ ٱلرَّحِيمِ

In the name of Allah, Most Gracious, Most Merciful

### Name

This Surah is called *Ad-Dahr* as well as *Al-Insan* after the words occurring in the first verse.

## **Period of Revelation**

Most of the commentators, including Allama Zamakhshari, Imam Razi, Qadi, Baidawi, Allama Nizam ad-Din Nisaburi, Hafiz Ibn Kathir and many others, regard it as a Makki Surah, and, according to Allama Alusi, the same is the opinion of the majority of scholars. However, some commentators hold the view that the Surah was revealed at Madinah, and some others say that it was revealed at

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

Makkah but Ayats 8-10 of it were sent down at Madinah. As far as the subject matter and the style of the Surah are concerned, these are very different from those of the Madani Surahs. A little study of it rather shows that it is not only a Makki Surah but it was revealed during the earliest period at Makkah, which began just after the revelation of the first seven verses of Surah Muddaththir. As for Ayats 8-10, they are so naturally set in the theme of the Surah that if they are read in their proper context, no one can say that the theme preceding and following them had been sent down 15 to 16 years earlier but these three verses which were revealed many years later were inserted here unnaturally. In fact, the basis of the idea that this Surah; or some verses of it were revealed at Madinah, is a tradition which has been related from Ibn Abbas (may Allah be pleased with him). He says that once Hasan and Husain (may Allah be pleased with them) fell ill. The Prophet (peace be upon him) and some of his companions visited them. They wished Ali (may Allah be pleased with him) to make a vow to Allah for the recovery of the two children. Thereupon, Ali (may Allah be pleased with him), Fatimah (may Allah be pleased

and some of his companions visited them. They wished Ali (may Allah be pleased with him) to make a vow to Allah for the recovery of the two children. Thereupon, Ali (may Allah be pleased with him), Fatimah (may Allah be pleased with her) and Fiddah, their maid servant, vowed a fast of three days if Allah restored the children to health. The children recovered by the grace of Allah and the three of them began to fast as avowed. As there was nothing to eat in the house, Ali (may Allah be pleased with him) borrowed three measures (saa) of barley from somebody (according to another tradition, earned through labor). When on the

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

first day they sat down to eat after breaking the fast, a poor man came and begged for food. They gave all their food to him, drank water and retired to bed. The next day when they again sat down to eat after breaking the fast, an orphan came and begged for something. They again gave away the whole food to him, drank water and went to bed. On the third day when they were just going to eat after breaking the fast, a captive came up and begged for food likewise. Again the whole food was given away to him. On the fourth day Ali (may Allah be pleased with him) took both the children with him and went before the Prophet (peace be upon him). The Prophet (peace be upon him) seeing the weak condition of the three, returned with them to the house of Fatimah (may Allah be pleased with her) and found her lying in a corner half dead with hunger. This moved him visibly. In the meantime the Angel Gabriel came and said; "Look, Allah has congratulated you on the virtues of the people of your house!" When the Prophet (peace be upon him) asked what it was, he recited this whole Surah in response. (According to Ibn Mahran's tradition, he recited it from verse 5 till the end. But the tradition which Ibn Marduyah has related from Ibn Abbas only says that the verse Wa yut'imun-at ta'am.. was sent down concerning Ali and Fatimah (may Allah be pleased with them); This whole story has been narrated by Ali bin Ahmad al-Wahidi in his commentary of the Quran, entitled Al Basit, and probably from the same it has been taken by Zamakhshari, Razi, Nisaburi and others. In the first place, this tradition is very weak as regards its

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

chain of transmission. Then, from the point of view of its subject matter also, it is strange that when a poor man, or an orphan, or a captive, comes to beg for food, he is given all the food. He could be given one member's food and the five of them could share the rest of it among themselves. Then this also is incredible that illustrious persons like Ali and Fatimah (may Allah be pleased with them), who possessed perfect knowledge of Islam, should have regarded it as an act of virtue to keep the two children, who had just recovered their health and were still weak, hungry for three consecutive days. Moreover, in respect of the captives also, it has never been a practice under the Islamic government that they should be left to beg for food for themselves. For if they were prisoners of the government, the government itself was responsible to arrange food and clothing for them, and if they were in an individual's custody, he was made responsible to feed and clothe them. Therefore, it was not possible that in Al-Madinah a captive should have gone about begging food from door to door. However, overlooking the weaknesses of transmission and the probability of subject matter, even if the narrative is accepted as it goes, at the most what it shows is that when the people of the Prophet's (peace be upon him) house acted righteously as they did, Gabriel came and gave him the good news that Allah had much appreciated their act of virtue, for they had acted precisely in the righteous way that Allah had commanded in these verses of Surah Ad-Dahr. This does not necessitate that these verses too were sent down on that very occasion. The same is the case with

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

many traditions concerning the occasion of revelation. When about a certain verse it is said that it was sent down on a particular occasion, it in fact does not mean that the verse was sent down on the very occasion the incident took place. But it means that the verse applies precisely and exactly to the incident. Imam Suyuti in Al-Itqan has quoted this from Hafiz Ibn Taimiyyah: "When the reporters say that a verse was sent down concerning a particular incident, it sometimes implies that the same incident (or matter) occasioned its revelation, and sometimes that the verse applies to the matter although it may not have occasioned its revelation." Further on he quotes Imam Badr ad-Din Zarkashi's view from his Al-Burhan fi Ulum al-Quran: "It is well known in respect of the companions and their immediate successors that when one of them says that a verse was sent down concerning a particular matter, it means that the ruling contained in it applied to that matter and not that the matter itself occasioned the revelation of the verse. Thus, it only uses the ruling of the verse for the purpose of reasoning and not for stating a fact."

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

## **Theme and Subject Matter**

The theme of this Surah is to inform man of his true position in the world and to tell him that if he understood his true position rightly and adopted the attitude of gratefulness, he would meet with such and such good end, and if he adopted the way of disbelief, he would meet with such and such evil end. In the longer Surahs of the Quran this same theme has been presented at length, but a special

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

characteristic of the style of the earliest Surahs revealed at Makkah is that the subjects dealt with at length in the later period, have been presented in a brief but highly effective way in this period in such concise, elegant sentences as may automatically be preserved in the memory of the hearers. In this Surah, first of all man has been reminded that there was a time when he was nothing; then a humble beginning of him was made with a mixed drop of sperm and ovum of which even his mother was not aware; even she did not know that he had been conceived nor anyone else seeing the microscopic cell could say that it was a man, who in future would become the best of creation on the earth. After this, man has been warned, so as to say: "Beginning your creation in this way We have developed and shaped you into what you are today in order to test and try you in the world. That is why, unlike other creatures, you were made intelligent and sensible and were shown both the way of gratitude and the way of ingratitude clearly so that you may show, in the interval that you have been granted here for work, whether you have emerged as a grateful servant from the test or an unbelieving, un-grateful wretch!" Then, just in one sentence, it has been stated decisively what will be the fate to be met with in the Hereafter by those who emerged as unbelievers from this test. After this, in Ayats 5-22 continuously, the blessings with which those who do full justice to servitude in the world, will be favored, have been mentioned in full detail. In these verses, not only have their best rewards been mentioned but they have also been told briefly what are the acts on the

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

basis of which they would become worthy of those rewards. Another special characteristic of the earliest Surahs revealed at Makkah is that besides introducing in them briefly the fundamental beliefs and concepts of Islam, here and there, those moral qualities and virtuous acts have been mentioned, which are praiseworthy according to Islam, and also those evils of deed and morality of which Islam strives to cleanse human life. And these two things have not been mentioned with a view to show what good or evil result is entailed by them in the transitory life of the world, but they have been mentioned only to point out what enduring results they will produce in the eternal and everlasting life of the Hereafter, irrespective of whether an evil quality may prove useful or a good quality may prove harmful in the world.

This is the subject matter of the first section (Ayats 1-22). In the second section, addressing the Prophet (peace be upon him), three things have been stated: first, that it is in fact We Who are revealing this Quran piecemeal to you, and this is intended to inform the disbelievers, not you, that the Quran is not being fabricated by Muhammad (peace be upon him). It is We Who are revealing it, and it is Our Own wisdom which requires that We should reveal it piece by piece and not all at once. Second, the Prophet (peace be upon him) has been told: No matter how long it may take for the decree of your Lord to be enforced and no matter what afflictions may befall you in the meantime, in any case, you should continue to perform your mission of Apostleship patiently, and not to yield to the pressure

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

tactics of any of these wicked and unbelieving people. The third thing he has been told is: Remember Allah day and night, perform the prayer and spend your nights in the worship of Allah, for it is these things which sustain and strengthen those who call to Allah in the face of iniquity and disbelief.

Then in one single sentence, the actual cause of the disbelievers' wrong attitude has been stated: They have forgotten the Hereafter and are enamored of the world. In the second sentence, they have been warned to the effect: You have not come into being by yourself: We have created you. You have not made these broad chests, and strong sturdy hands and feet for yourselves, it is We Who made these for you; and it so lies in Our power to treat you as We please. We can distort your figures, We can destroy you and replace you by some other nation. We can cause you to die and can recreate you in whatever form We like.

In conclusion, it has been said: This is an Admonition: whoever wills, may accept it and take a path to his Lord. But man's own will and desire is not everything in the world. Nobody's will and desire can be fulfilled unless Allah (also) so wills. And Allah's willing is not haphazard: Whatever He wills, He wills it on the basis of His knowledge and wisdom. He admits into His mercy whomever He regards as worthy of His mercy on the basis of His knowledge and wisdom, and He has prepared a painful torment for those whom He finds unjust and wicked.

اس سورت كانام الدہر بھی ہے اور الانسان بھی۔ دونوں نام پہلی ہی آیت کے الفاظ هل انی علی الانسان

اور حین من الدهر سے ما نوذ ہیں۔

# زماية نزول

اکثر مفسرین اس کو مکی قرار دیتے ہیں۔ علامہ زمختری، امام رازی، قاضی بیضاوی، علامہ نظام الدین نیٹا پوری، عافظ ابن کثیر اور دوسرے بہت سے مفسرین نے اسے مکی ہی لکھا ہے، اور علامہ آلوسی کہتے ہیں کہ یہی جمہور کا قول ہے کہ یہ سورت کا قول ہے لیکن بعض دوسرے مفسرین نے پوری سورت کومدنی کھا ہے اور بعض کا قول یہ ہے کہ یہ سورت ہیں تو مکی مگر آیات 8 تا 10 مدینے میں نازل ہوئی ہیں۔

جمال تک اس سورت کے مضامین اور انداز بیان کا تعلق ہے، وہ مدنی سورتوں کے مضامین اور انداز بیان سے بہت مختلف ہے، بلکہ اس پر غور کرنے سے تو صاف محوس ہوتا ہے کہ یہ نہ صرف مکی ہے بلکہ مکہ معظمہ کے بھی اس دور میں نازل ہوئی ہے جو سورہ مدثر کی ابتدائی سات آیات کے بعد شروع ہوا تھا۔ رہیں آیات 8 تا 10 تو وہ پوری سورت کے سلسلۂ بیان میں اس طرح پیوست ہیں کہ سیاق و سباق کے ساتھ کوئی ان کو پردھ تو ہرگزیہ محوس نہیں کر سکتا کہ ان سے پہلے اور بعد کا مضمون تو 15 – 16 سال پہلے نازل ہوا تھا اور اس کے کئی سال بعد نازل ہونے والی یہ تین آئینیں یہاں لا کر شبت کر دی گئیں۔

دراصل جی بنا پر اس سورت کے ، یا اس کی بعض آیات کے مدنی ہونے کا خیال پیدا ہوا ہے وہ ایک روایت ہے جو عطاء نے ابن عباس رضی الله عنہ سے نقل کی ہے۔ وہ کھتے ہیں کہ ایک مرتبہ صفرات حن وحمین رضی الله عنما بیار ہو گئے۔ رسول الله صلی الله علیہ وآلہ و سلم اور بہت سے صحابہ ان کی عیادت کے لیے تشریف لے گئے۔ بعض صحابہ نے صفرت علی رضی الله عنه کو مشورہ دیا کہ آپ دونوں بچل کی شفا کے لیے الله تعالی سے کوئی نذر مانیں ۔ چانچ صفرت علی رضی الله عنه ، صفرت فاظمہ رضی الله عنه اور ان کی غادمہ فضہ رضی الله عنها نے نذر مانی کہ اگر الله نے دونوں بچل کو شفا عطا فرما دی تو یہ سب شکرانے کے طور پر تین دن کے روزے رکھیں گے۔ الله کا فضل ہوا کہ دونوں تندرست ہو گئے اور تینوں صاحبوں نے نذر کے روزے رکھی شروع کر دیے۔ صفرت علی رضی الله عنه کے گھر میں کھانے کو کچھ نہ تھا۔ انہوں نے تین روزے رکھی شروع کر دیے۔ صفرت علی رضی الله عنه کے گھر میں کھانے کو کچھ نہ تھا۔ انہوں نے تین

صاع جو خرید لیے (اور ایک روایت میں ہے کہ محنت مزدوری کر کے عاصل کیے) پہلا روزہ کھول کر جب کھانے کے لیے بیٹھے توایک مسکین نے کھانا مانگا۔ گھر والوں نے سارا کھانا اسے دے دیا اور خودیانی بی کر سو رہے۔ دوسرے دن مچرافطار کے بعد کھانے کے لیے بیٹھے توایک یتیم آگیا اور اس نے سوال کیا۔ اس روز بھی سارا کھانا انہوں نے اس کو دے دیا اور پانی ہی کر سورہے۔ تبیسرے دن روزہ کھول کر امبھی کھانے کو بیٹھے ہی تھے کہ ایک قیدی نے آگر وہی سوال کر دیا اور اس روز کا بھی پورا کھانا اسے دے دیا گیا۔ پوتھے روز صرت علی رضی الله عنه دونوں بچوں کو لیے ہوئے رسول الله صلی الله علیہ وآلہ و سلم کی غدمت میں عاضر ہوئے تو حضور نے دیکھا کہ مبھوک کی شدت سے تینوں باپ بیٹوں کا برا مال ہو رہا ہے۔ آپ اٹھ کر اُن کے ساتھ حضرت فاطمہ رضی الله عنها کے گھر پہنچے تو دیکھا کہ وہ مجھی ایک کونے میں مبحوک سے نڈھال پڑی ہیں۔ یہ عال دیکھ کر حضور صلی الله علیہ وآلہ و سلم پر رقت طاری ہو گئی۔ اتنے میں جبریل علیہ السلام عاضر ہوئے اور انہوں نے عرض کیا کہ الله تعالٰی نے آپ کے اہل بیت کے معاملہ میں آپ کو مبارک باد دی ہے۔ حضور صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے بوچھا وہ کیا ہے؟ انہوں نے جواب میں یہ بوری سورت آپ کو پڑھ کر سائی (ابن مهران کی روایت میں ہے کہ آیت ''ان الابر اس یشربون'' سے لے کر آخرتک آیات سائی گئیں مگر ابن مردویہ نے ابن عباس سے جوروایت نقل کی ہے اس میں صرف یہ بیان کیا گیا ہے کہ آیت 'و یطعمون الطعام''۔۔۔۔۔ حضرت علی اور حضرت فاطمہ رضی الله عنما کے بارے میں نازل ہوئی ہے، اس قصے کا اس میں کوئی ذکر نہیں ہے۔ یہ پورا قصہ علی بن احد الواحدی نے اپنی تفییر البسیط میں بیان کیا ہے اور غالباً اسی سے زمحشری، رازی اور نبیثا پوری وغیرہم نے اسے نقل کیا ہے۔ یہ روایت اول توسند کے لحاظ سے نہایت کمزور ہے۔ چھر روایت کے لحاظ سے دیکھیے تو یہ بات عجیب معلوم ہوتی ہے کہ ایک مسکین، ایک یتیم اور ایک قیدی اگر آ کر کھانا مانگتا ہے تو گھر کے پاپنجوں افراد کا پورا کھانا اس کو دے دینے کی کیا معقول وجہ ہو سکتی ہے؟ ایک آدمی کا کھانا اس کو دے کر گھر کے پانچ افراد چار آدمیوں کے کھانے پر انتفاکر سکتے تھے۔ چھر یہ بھی باور کرنا مشکل ہے کہ دو پچے جو ابھی ابھی بیاری سے اٹھے تھے

اور کمزوری کی حالت میں تھے، انہیں بھی تاین دن مھو کا رکھنے کو حضرت علی اور حضرت فاطمہ جیسی کامل ہم دین رکھنے والی ہستیوں نے نیکی کا کام سمجھا ہوگا۔ اس کے علاوہ قیدیوں کے معاملے میں یہ طریقہ اسلامی ا عکومت کے دور میں کبھی نہیں رہاکہ انہیں بھیک مانگئے کے لیے چھوڑ دیا جائے۔ وہ اگر عکومت کی قید میں ہوتے تو حکومت ان کی خوراک اور لباس کا انتظام کرتی تھی، اور کسی شخصِ کے سپرد کیے جاتے تو وہ شخص انہیں کھانے پلانے کا ذمہ دار ہوتا تھا۔ اس لیے مدینہ طبیبہ میں یہ بات ممکن نہ تھی کہ کوئی قیدی جھیک ما نگنے کے لیے نکلتا۔ تاہم ان تمام نقلی اور عقلی کمزوریوں کو نظرانداز کر کے اگر اس قصے کو بالکل صحیح مجھی مان لیا جائے توزیادہ سے زیادہ اس سے جو کچھ معلوم ہوتا ہے وہ صرف یہ ہے کہ جب آل محمد صلی الله علیہ وآلہ وسلم سے اس نیک عمل کا صدور ہوا تو جبریل علیہ السلام نے آگر حضور صلی الله علیہ وآلہ و سلم کو خوشخبری سنائی کہ الله تعالی کے یہاں آپ کے اہل بیت کا یہ فعل بہت مقبول ہوا ہے، کیونکہ انہوں نے ٹھیک وہی پسندیدہ کام کیا ہے جس کی تعربیت الله تعالی نے سورہ دہر کی ان آیات میں فرمائی ہے۔ اس سے یہ لازم نہیں آنا کہ آیات نازل بھی اسی موقع پر ہوئی تھیں۔ شان نزول کے بارے میں بہت سی روایات کا مال میسی ہے کہ کسی آیت کے متعلق جب بیہ کھا جاتا ہے کہ بیہ فلاں موقع پر مازل ہوئی تھی تو دراصل اس سے مراد بیہ نہیں ہوتی کہ جب یہ واقعہ پیش آیا اسی وقت یہ آیت نازل ہوئی تھی بلکہ مراد یہ ہوتی ہے کہ یہ آیت اس واقعہ پر ٹھیک چیاں ہوتی ہے۔ امام سیوطی نے انقان میں مافظ ابنِ تیمیہ کا یہ قول نقل کیا ہے کہ '' راوی جب یہ کہتے ہیں کہ یہ آیت فلالِ معاملہ میں نازل ہوئی ہے تو جھی اس سے مرادیہ ہوتی ہے کہ وہی معاملہ اس کے نزول کا سبب ہے، اور جھی اس کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ یہ معاملہ اس آیت کے علم میں داخل ہے آگر چہ وہ اس کے نزول کا سبب منہ ہو" آگے چل کر وہ امام بدر الدین زرکشی کا قول ان کی کتاب البرمان فی علوم القرآن سے نقل کرتے ہیں کہ '' صحابہ اور تابعین کی بیہ عادت معروف ہے کہ ان میں سے کوئیِ شخص جب بیہ کہتا ہے کہ بیہ آیت فلال معاملہ میں نازل ہوئی تھی تواس کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ اس آیت کا حکم اس معاملہ پر چیاں ہوتا ہے، نہ یہ کہ وہی اس واقعہ کے نزول کا سبب ہے۔ پس دراصل اس کی نوعیت آیت کے علم سے استدلال کی ہوتی ہے منہ

كه بيانِ واقعه كى"

موضوع اور مضمون اس سورت کا موضوع انسان کو دنیا میں اس کی حقیقی حیثیت سے آگاہ کرنا اور یہ بتانا ہے کہ اگر وہ اپنی اس حیثیت کو ٹھیک ٹھیک سمجھ کر شکر کا رویہ اختیار کرے تواس کا انجام کیا ہوگا اور کفر کی راہ چلے توکس انجام سے وہ دوچار ہوگا۔ قرآن کی بردی سورتوں میں تو یہ مضمون بردی تفصیل کے ساتھ بیان کیا گیا ہے، لیکن ابتدائی مکی دور کی سورتوں کا بیہ خاص اندازِ بیان ہے کہ جو باتیں بعد کے دور میں مفصل ارشاد ہوئی ہیں، وہی اس دور میں بوے مختصر مگر انتنائی موثر طریقے سے ذہن نشین کرائی گئی ہیں اور ایسے چھوٹے چھوٹے نوبصورت فقرے استعال کیے گئے ہیں جو سننے والوں کی زبان پر خود بخود چڑھ جائیں۔ اس میں سب سے پہلے انسان کو یاد دلایا گیاہے کہ ایک وقت ایسا تھا جب وہ کچھے نہ تھا، پھر ایک مخلوط نطفے سے اس کی ایسی حقیر سی ابتدا کی گئی کہ اس کی ماں تک کو خبر بنہ تھی کہ اس کے وجود کی بنا پڑ گئی ہے اور کوئی

اس خور دبینی وجود کو دیکھ کریہ نہیں کہ سکتا تھا کہ یہ کوئی انسان ہے جوآگے چل کر اس زمین پر اشرف المخلوقات بننے والا ہے۔ اس کے بعد انسان کو خبر دار کیا گیا ہے کہ تیری تخلیق اس طرح کر کے تجھے یہ کچھ ہم نے اس لیے بنایا ہے کہ ہم دنیا میں رکھ کرتیرا امتحان لینا چاہتے ہیں۔ اس لیے دوسری مخلوقات کے برعکس تجھے ہوش گوش رکھنے والاً بنایا گیا ہے اور تیرے سامنے شکر اور کفر کے دونوں راستے کھول کر رکھ دیئے گئے تاکہ یہاں کام کرنے کا جو وقت تجھے دیا گیا ہے اس میں تو دکھا دے کہ اس امتحان سے شاکر بن کر نکلا ہے یا کا فربندہ بن

بھر صرف ایک آیت میں دو ٹوک طریقے سے بتا دیا گیا ہے کہ جو لوگ اس امتحان سے کافربن کر نکلیں گے انهیں آخرت میں کیا انجام دیکھنا ہوگا۔

اس کے بعد آیت نمبر 5 سے 22 تک مسلسل ان انعامات کی تفصیل بیان کی گئی ہے جن سے وہ لوگ اپنے رب کے ہاں نوازے جائیں گے جنوں نے یہاں بندگی کا حق ادا کیا ہے۔ ان آیات میں صرف ان کی بہترین جزا بتانے ہی پر انتفا نہیں کیا گیا ہے بلکہ مختصراً یہ بھی بتا دیا گیا ہے کہ ان کے وہ کیا اعال ہیں جن کی بنا

پر وہ اس جڑا کے مشخق ہوں گے۔ ملی دور کی ابتدائی سورتوں کی خصوصیات میں سے ایک نمایاں خصوصیت بیہ بھی ہے کہ ان میں اسلام کے بنیادی عقائد اور تصورات کا مختصر تعارف کرانے کے ساتھ ساتھ کہیں وہ اخلاقی اوصاف اور نیک اعال مجھی بیان کیے گئے ہیں جو اِسلام کی نگاہ میں قابل قدر ہیں، اور کہیں اعال واخلاق کی ان برائیوں کا ذکر کیا گیا ہے جن سے اسلام انسان کو پاک کرنا چاہتا ہے۔ اور یہ دونوں چیزیں اس لحاظ سے بیان نہیں کی گئی ہیں کہ ان کا کیا اچھا یا برانتیجہ دنیا کی اس عارضی زندگی سے نکلتا ہے، بلکہ صرف اس حیثیت سے ان کا ذکر کیا ہے کہ آخرت کی ابدی اور پائیدار زندگی میں ان کا مستقل نتیجہ کیا ہوگا قطع نظراس سے کہ دنیا میں کوئی بری صفت مفید ہویا کوئی اچھی صفت نقصان دہ ثابت ہو۔ یہ پہلے رکوع کا مضمون ہے۔ اس کے بعد دوسرے رکوع میں رسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم کو مخاطب کر کے تبین باتیں ارشاد فرمانی گئی ہیں۔ ایک بیہ کہ دراصل بیہ ہم ہی ہیں جواس قرآن کو تھوڑا تھوڑا کر کے تم پر نازل کر رہے ہیں، اور اس سے مقصود حضور صلی الله علیہ وآلہ و سلم کو نہیں بلکہ کفار کو خبردار کرنا ہے کہ یہ قرآن محد صلی الله علیه وآله وسلم خود اپنے دل سے نہیں گھڑ رہے ہیں بلکہ اس کے نازل کرنے والے "ہم" ہیں اور ہاری حکمت ہی اس کی مقتاضی ہے کہ اسے یک بارگی نہیں بلکہ تھوڑا تھوڑا کر کے نازل کریں۔ دوسری بات حضور صلی الله علیه وآله وسلم سے بیه فرمائی گئی ہے کہ تمہارے رب کا فیصلہ صادر ہونے میں خواہ کتنی ہی دیر لگے، اور اس دوران میں تم پر خواہ کچھ ہی گزر جائے، بہرحال تم صبر کے ساتھ اپنا فریضۂ رسالت انجام دیے چلے جاؤاور جھی ان بدعمل اور منکر حق لوگوں میں سے کسی کے دباؤ میں نہ آؤ۔ تیسری بات آپ سے بیہ فرمائی گئی ہے کہ شب وروز اللہ کو یاد کرو، نماز پڑھواور راتیں اللہ کی عبادت میں گزارو، کیونکہ یہی وہ چیز ہے جس سے کفر کی طغیانی کے مقابلے میں اللہ کی طرف بلانے والوں کو ثابت قدمی نصیب ہوتی ہے۔ پھر ایک فقرے میں کفار کے غلط رویے کی اصل وجہ بیان کی گئی ہے کہ وہ آخرت کو مجمول کر دنیا پر فریفتہ ہو گئے ہیں، اور دوسرے فقرے میں ان کو متنب کیا گیا ہے کہ تم خود نہیں بن گئے ہو، ہم نے تمہیں بنایا ہے، یہ چوڑے چکے سینے اور مضبوط ہاتھ پاؤں تم نے خود اپنے لیے نہیں بنا لیے ہیں، ان کے بنانے والے بھی ہم ہی ہیں، اور یہ بات ہر وقت ہاری قدرت میں ہے کہ جو کچھ ہم تمہارے ساتھ کرنا چاہیں کر سکتے ہیں۔

تہاری شکلیں بگاڑسکتے ہیں، تہیں ہلاک کر کے کوئی دوسری قوم تہاری جگہ لا سکتے ہیں۔ تہیں مار کر دوبارہ جن شکل میں جامیں تہیں پیدا کر سکتے میں۔ آخر میں کلام اس بات پر ختم کیا گیا ہے کہ یہ ایک کلمۂ نصیحت ہے، اب جس کا جی چاہے اسے قبول کر کے اپنے رب کا راستہ اختیار کرلے۔ مگر دنیا میں انسان کی چاہت ہی سب کچھ نہیں ہے۔ کسی کی چاہت بھی پوری نہیں ہو سکتی جب تک الله نه چاہے، اور الله کی چاہت اندھا دھند نہیں ہے، وہ جو کچھ بھی چاہتا ہے اپنے علم اور اپنی حکمت کی بنا پر چاہتا ہے۔ اس علم اور حکمت کی بنا پر جبے وہ اپنی رحمت کا مستحق سمجھتا ہے اسے اپنی رحمت میں داخل کر لیتا ہے، اور جے وہ ظالم پایا ہے اس کے لیے دردناک عذاب کا انتظام اس

الله کے نام سے ہو بہت مہربان

Most Gracious, نهایت رحم والا ہے۔ **Most Merciful.** 1. Has there passed upon man a period مِّنَ اللَّهُ مِ لَمُ يَكُنُ شَيْئًا اناف مِين كه وه نه تما كوني چيز of time that he was not a thing worth mentioning. \*1

In the name of Allah,

هَلُ أَنَّى عَلَى الْإِنْسَانِ حِيْنٌ كِيا كُررا ہے انسان پر ایک وقت

بِسُمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

مَّنُ كُوْرًا إِنَّ

\*1 Most of the commentators and translators have taken hal in the first sentence hal ata alal-insan-i, in the meaning of qad. Accordingly, they interpret this sentence to mean; "No doubt, there has indeed passed on man a time." But, in fact, the word hal in Arabic is used only as an interrogative particle, and its object is not to ask a question in every case, but this apparently interrogative particle is used in different meanings on different occasions. For example, sometimes, in order to find out whether a certain incident has taken place or not, we ask: "Has this thing happened?"

\*\*\*\*\*\*\*\*\*

Sometimes, we do not mean to ask a question but to deny something and we express the denial, thus: "Can any other also do this?" Sometimes, we want somebody to affirm something and so ask him: "Have I paid what was due to you?" And sometimes, we do not intend to have something just affirmed but we put a question in order to make the addressee pay particular attention to something which follows his affirmation as a sequel. For example, we ask someone: "Have I harmed you in any way?" The object is not only to make him affirm that one has not done him any harm, but also to make him think how far one is justified to harm somebody who has not harmed him in any way. The interrogative sentence in the verse before us illustrates this last meaning. The object is not only to make man affirm that there has indeed passed on him such a time but also to make him think that the God Who developed and shaped him into a perfect man from an insignificant, humble beginning, would not be helpless to create him once again. In the second sentence, hin um-min ad-dahr the word dahr implies the endless time, the beginning and end of which are unknown to man and this is the particular period of time which might at some time have passed during this endless period. What is meant to be said is that in this immensely long span of time there has passed a long period when human race was altogether non-existent. Then a time came in it when a species called man was created, and in the same period a time has passed on every person when a beginning was made to bring him into existence from nothingness.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

The third sentence, "When he was not a thing (even) to be mentioned" implies that a part of him existed in the form of a microscopic gene in the sperm drop of the father and a part in the form of a microscopic ovum in the mother. For long ages man did not even know that he comes into being when the sperm gene and the ovum combined. Now both have been observed by means of powerful microscopes but even now no one can say how much of man exists in the father's sperm and how much in the mother's ovum. Then, the initial cell that comes into being by the combination of the two at the time of conception is such an insignificant thing that it can be seen only through highly powerful microscopes, and seeing it also no one at first sight can claim that it is a man taking shape, nor that even if a man emerges from this humble beginning, what will be his size and stature, what will be his form and figure, and what will be his capabilities and personality like. This is the meaning of the sentence that at that time he was not yet a thing worthy of any mention although a beginning of his being as a man had been made.

1\* پہلا فقرہ ہے ھل انی علی الانسان۔ اکثر مفسرین و مترجین نے یہاں ھل کو قد کے معنی میں لیا ہے۔ اور وہ اس کے معنی یہ لیتے ہیں کہ بے شک یا بلا شبہ انسان پر ایسا ایک وقت آیا ہے۔ لیکن حقیقت یہ ہے کہ لفظ ھل عربی زبان میں 'کیا'' کے معنی ہی میں استعال ہوتا ہے، اور اس سے مقصود ہر مال میں سوال ہی مندیں ہوتا بلکہ مختلف مواقع پر یہ بظاہر سوالیہ لفظ مختلف معنوں میں بولا جاتا ہے۔ مثلاً کہمی تو ہم یہ معلوم کرنا چاہتے ہیں کہ فلاں واقعہ پیش آیا ہے یا نہیں اور کسی سے بوچھے ہیں 'کیا یہ واقعہ پیش آیا ہے ؟'' کہمی ہمارا مقصود سوال کرنا نہیں ہوتا بلکہ کسی بات کا انکار کرنا ہوتا ہے اور یہ انکار ہم اس انداز میں کرتے ہیں کہ 'کیا یہ کام کوئی اور بھی کر سکتا ہے؟'' کہمی ہم ایک شخص سے کسی بات کا اقرار کرانا چاہتے ہیں اور اس غرض کے کام کوئی اور بھی کر سکتا ہے؟'' کہمی ہم ایک شخص سے کسی بات کا اقرار کرانا چاہتے ہیں اور اس غرض کے کام کوئی اور بھی کر سکتا ہے؟'' کہمی ہم ایک شخص سے کسی بات کا اقرار کرانا چاہتے ہیں اور اس غرض کے

کے اس سے پوچھتے ہیں کہ 'کیا میں نے تمہاری رقم اداکر دی ہے ؟'' اور جھی ہارا مقصود محض اقرار ہی کرانا نہیں ہوتا بلکہ سوال ہم اس غرض کے لیے کرتے ہیں کہ مخاطب کے ذہن کو ایک اور بات سوچنے پر مجبور کر دیں جو لازماً اس کے اقرار سے بطور نتیجہ پیدا ہوتی ہے۔ مثلاً ہم کسی سے پوچھتے ہیں ''کیا میں نے تمهارے ساتھ کوئی برائی کی ہے؟ '' اس سے مقصود صرف یہی نہیں ہوتا کہ وہ اس بات کا اقرار کرے کہ آپ نے اس کے ساتھ کوئی برائی نہیں کی ہے، بلکہ اسے یہ سوچنے پر مجبور کرنا بھی مقصود ہوتا ہے کہ جس نے میرے ساتھ کوئی برائی نہیں کی ہے اس کے ساتھ میں برائی کرنے میں کہاں تک حق بجانب ہوں۔ آیت زیر بحث میں سوالیہ فقرہ دراصل اسی آخری معنی میں ارشاد ہوا ہے۔ اس سے مقصود انسان سے صرف یہی اقرار کرانا نہیں ہے کہ کہ فی الواقع اس پر ایک وقت ایسا گزرا ہے، بلکہ اسے یہ سوچنے پر مجبور کرنا مبھی ہے کہ جس خدا نے اس کی تخلیق کا آغاز ایسی حقیر سی حالت سے کر کے اسے پورا انسان بنا کھڑا کیا وہ آخر اسے دوبارہ پیدا کرنے سے کیوں عاہز ہو گا؟ دوسرا فقرہ ہے حین من الدھر۔ دھر سے مراد وہ لامتناہی زمانہ ہے جِس کی نہ ابتدا انسان کو معلوم ہے نہ انتہا، اور حین سے مراد وہ خاص وقت ہے جواس لا متناہی زمانے کے اندر قبھی پیش آیا ہو۔ کلام کا مدعاً یہ ہے کہ اس لا متناہی زمانے کے اندر ایک طویل مدت تو ایسی گزری ہے جب سرے سے نوعِ انسانی ہی موجود بنہ تھی۔ پھراس میں ایک وقت ایسا آیا جب انسان نام کی ایک نوع کا آغاز کیا گیا۔ اور اسی زمانے کے اندر ہر شخص پر ایک ایسا وقت آیا ہے جب اسے عدم سے وجود میں لانے کی ابتداکی گئی۔ تبیسرا فقرہ ہے لیریکن شیٹا مذکو ہا اُ، یعنی اس وقت وہ کوئی قابل ذکر چیز نہ تھا۔اس کا ایک صہ باپ کے تطفے میں ایک خوردبینی کیرے کی شکل میں اور دوسرا صہ ماں کے نطفے میں ایک خور دبینی بیضے کی شکل میں موجود تھا۔ مدت ہائے درازتک توانسان یہ بھی نہیں جانتا تھاکہ دراصل وہ اس کیرے اور بیضے کے ملنے سے وجود میں آنا ہے۔ اب طاقت ور خورد بینوں سے ان دونوں کو دیکھ تو لیا گیا ہے لیکن اب مبھی کوئی شخص پیہ نہیں کہہ سکتا کہ کتنا انسان باپ کے اس کیرے میں اور کتنا ماں کے اس بیضے میں موجود ہوتا ہے۔ پھر استقرار حل کے وقت ان دونوں کے ملنے سے جو ابتدائی خلیہ (Cell) وجود میں آتا ہے وہ ایک ایسا ذرہ بے مقدار

ہوتا ہے کہ بہت طاقت ور نور دبین ہی سے نظر آسکتا ہے کہ اس حقیر سی ابتداء سے نشونماء یا کر کوئی انسان اگر بنے گا بھی تو وہ کس قد و قامت، کس شکل و صورت، کس قابلیت اور شخصیت کا انسان ہو گا۔ یہی مطلب ہے اس ارشاد کا کہ اس وقت وہ کوئی قابل ذکر چیزینہ تھا اگرچہ انسان ہونے کی حیثیت سے اس کے وجود کا آغاز ہوگیا تھا۔

2. Indeed, We created man from sperm drop mixture,\*2 that We may try him, \*3 then We made him hearing, seeing. \*4

إِنَّا خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنْ اللَّيْكَ بِيداكيا م نِي النان كونظفه 

\*2 "From a mixed sperm drop": From the intermingling of the male sperm with the female ovum and not separately from the sperm or the ovum. During sexual intercourse normally 200-500 million sperms are deposited into the female birth canal. The sperms swim and reach site of mixing with ovum in 4-6 hours on an average time. Most of the sperms are lost in this journey. Chemical changes occur during this travel and sperms remove their protective covering from their heads while getting ready to release special chemicals from the heads in their attempts and preparation to penetrate into the ovum. Usually, only one sperm is allowed to fuse and mix with the ovum. (Ref. Maternity and Gynecology Care, Mosby Year Book Publishing Inc. St Louis Missouri USA Chapter 7, Page **162).** 

2\* ''ایک مخلوط نطفے '' سے مرادیہ ہے کہ انسان کی پیدائش مرد اور عورت کے دوالگ الگ نطفوں سے

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

\*3 This shows man's real position in the world and the position of the world for man. He is not like the trees and animals that the object of his creation be fulfilled on the earth itself, and he should die and perish here after he has played his appointed role over a period of time according to the law of nature. Furthermore, this world is neither a place of punishment for him, as the monks think, nor a of rewards as the believers of the law transmigration think, nor a place of entertainment and enjoyment, as the materialists think, nor a battlefield, as the followers of atheists think, but in fact it is a place of test and trial for him. That which he regards as his age, is in fact the time given to him for the test. Whatever powers and capabilities he has been given in the world, the things that have been placed under his control and authority, the various positions and capacities in which he functions, and the relationships that he enjoys with other people, all these are the countless manners of the test and this test continues till the last breath of his life. The result is not to be announced in this world but in the Hereafter when all his answer books will have been assessed, decision will be given whether he has come out successful or failed. And his success or failure wholly depends on what he thought of himself while he functioned here and how he answered the questions that were given to him here. If he believed that he had no God, or that he was the slave of many gods, and while answering the questions he thought that he was not to be held accountable before his Creator in the Hereafter, his whole lifework went wrong. And if he regarded himself as the slave of One God and worked in the way approved by God, with the accountability of the Hereafter always in view, he stood successful in the test. This theme has occurred at many places in the Quran.

3\* یہ ہے دنیا میں انسان ، اور انسان کے لیے دنیا کی اصل حیثیت۔ وہ درخوں اور جانوروں کی طرح نہیں ہے کہ اس کا مقصد تخلیق یہیں پورا ہو جائے اور قانونِ فطرت کے مطابق ایک مدت تک اپنے جسے کا کام کر کے وہ یہیں مرکر فنا ہو جائے۔ نیزیہ دنیا اس کے لیے نہ دارالعذاب ہے، جیسا کہ راہب سمجھتے ہیں، نہ دارالجزا ہے جیساکہ تناسخ کے قائلین سمجھتے ہیں، نہ چراگاہ اور تفریح گاہ ہے، جیساکہ مادہ پرست مجھتے ہیں اور نہ رزم گاہ ، جیسا کہ ڈارون اور مارکس کے پیرو سمجھتے ہیں، بلکہ در اصل یہ اس کے لیے ایک امتحان گاہ ہے۔ وہ جس چیز کو عمر سمجھتا ہے حقیقت میں وہ امتحان کا وقت ہے جو اسے یہاں دیا گیا ہے۔ دنیا میں جو قوتیں اور صلاحتیں بھی اس کو دی گئی ہیں، جن چیزوں پر بھی اس کو تصرف کے مواقع دیے گئے ہیں، جن حیثیتوں میں بھی وہ یہاں کام کر رہا ہے اور جو تعلقات مجھی اس کے اور دوسرے انسانوں کے درمیان ہیں، وہ سب اصل میں امتخان کے بے شمار پریچ ہیں، اور زندگی کے آخری سانس تک اس امتخان کا سلسلہ جاری ہے۔ نتیجہ اس کا دنیا میں نہیں نکلنا ہے بلکہ آخرت میں اس کے تمام پرچوں کو جانچ کریہ فیصلہ ہوتا ہے کہ وہ کامیاب ہوا ہے یا ناکام۔ اور اس کی کامیابی و ناکامی کا سارا انحصار اس پر ہے کہ اس نے اپنے آپ کو کیا سمجھتے ہوئے یماں کام کیاً، اورکس طرح امتحان کے وہ پرپے کیے جواسے یماں دیے گئے تھے۔ اگر اس نے اپنے آپ کو بے خدا یا بہت سے خداؤوں کا بندہ سمجھا ، اورسارے پرچے یہ سمجھتے ہوئے کیے کہ آخرت میں اسے اپنے غالق کے سامنے کوئی جوابدہی نہیں کرنی ہے، تواس کا سارا کارنامہ زندگی غلط ہوگیا اور اگر اس نے اپنے آپ کو خدانے وامد کا بندہ سمجھ کر اس طریقے پر کام کیا جو خدا کی مرضی کے مطابق ہواور آخرت کی جوابدہی کو پیش نظر رکھا تو وہ امتحان میں کامیاب ہوگیا۔ (یہ مضمون قرآن مجید میں اس کثرت کے ساتھ اور راتنی تفصیلات کے ساتھ

بیان کیا گیا ہے کہ ان سب مقامات کا حوالہ دینا یہاں مشکل ہے۔ جو حضرات اسے پوری طرح سمجھنا چاہتے

ہوں وہ تقہیم القرآن کی ہر جلد کے آخر میں فہرست موضوعات کے اندر لفظ ''آزمائش'' نکال کر وہ تمام مقامات

دیکھ لیں جمال قرآن میں مختلف پہلوؤں سے اس کی وضاحت کی گئی ہے۔ قرآن کے سوا دنیا کی کوئی کتاب ایسی نہیں ہے جس میں یہ حقیقت اتنی وضاحت کے ساتھ بیان کی گئی ہو)۔

\*4 The words sami (hearing) and baseer (seeing) in the original text actually imply being "sensible and intelligent". These words of the Arabic language are never used in respect of the animal although it also hears and sees. Thus, hearing and seeing here do not imply the powers of hearing and seeing which have been given to the animals too, but those means through which man obtains knowledge and then draws conclusions from it. Besides, since hearing and seeing are among the most important means of knowledge for man, only these two have been mentioned briefly; otherwise it actually implies giving man all those senses of the body by which he gathers information. Then the senses given to man are quite different in their nature from those given to animals, for at the back of every sense he has a thinking brain, which collects information gained through the senses; arranges it, draws conclusions from it, forms opinions, and then takes some decisions which become the basis of his attitude and conduct in life. Hence, after saying, "We created man in order to try him," to say, "therefore, We made him capable of hearing and seeing" actually contains the meaning that Allah gave him the faculties of knowledge and reason to enable him to take the test. Obviously, if this were not the meaning and the meaning of making man hearing and seeing just implied the one who could hear and see, then a blind and deaf person would stand exempted from the test, whereas unless a person is utterly devoid of knowledge and reason, there can be no

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

question of his being exempted from the test. 4\*اصل میں فرمایا گیا ہے ''ہم نے اسے سمیع وبصیر بنایا''۔ اس کا مفہوم صیحے طور پر ''ہوش گوش رکھنے والا بنایا" سے ادا ہوتا ہے، لیکن ہم نے ترجمے کی رعایت سے سمیع کے معنی ''سننے والا'' اور بصیر کے معنی ''دیکھنے والا'' کیے ہیں۔ اگر چہ عربی زبان کے ان الفاظ کا لفظی ترجمہ یہی ہے مگر ہر عربی دان جانتا ہے کہ حیوان کے لیے سمیع اور بصیر کے الفاظ فہمی استعال نہیں ہوتے، عالانکہ وہ مجمی سننے ا ور دیکھنے والا ہوتا ہے۔ پس سننے اور دیکھنے سے مرادیماں ساعت اور بینائی کی وہ قوتیں نہیں ہیں جو جوانات کو بھی دی گئی ہیں، بلکہ اس سے مراد وہ ذرائع ہیں جن سے انسان علم عاصل کرتا اورر پھر اس سے نتائج اخذ کرتا ہے۔ علاوہ بریں سماعت اور بصارت انسان کے ذرائع علم میں چونکہ سب سے زیادہ اہم ہیں اس لیے اختصار کے طور پر صرف انہی کا ذکر کیا گیا ہے، ورنہ اصل مراد انسان کو وہ تمام حواس عطا کرنا ہے جن کے ذریعہ سے وہ معلومات ماصل کرتا ہے۔ پھر انسان کو جو حواس دیے گئے ہیں وہ اپنی نوعیت میں ان حواس سے بالکل مختلف ہیں جو حیوانات کو دیئے گئے ہیں کیونکہ اس کے ہر ماسہ کے چیچھے ایک سوچنے والا د ماغ موبود ہوتا ہے جو حواس کے ذریعہ سے آنے والی معلومات کو جمع کر کے اور ان کو ترتیب دے کر ان سے نتائج نکالیا ہے، رائے قائم کرتا ہے اور پھر کچھے فیصلوں پر پہنچتا ہے جن پر اس کا رویہ زندگی مبنی ہوتا ہے۔ لہذا یہ کھنے کے بعد کہ انسان کو پیڈا کر کے ہم اس کا امتحان لینا چاہتے تھے یہ ارشاد فرماناکہ اسی غرض کے لیے ہم نے اسے سمیع وبصیر بنایا، دراصل یہ معنی رکھتا ہے کہ الله تعالی نے اسے علم اور عقل کی طاقتیں دیں تاکہ وہ استخان دینے کے قابلِ ہو سکے۔ ظاہر ہے کہ اگر مقصود کلام ہیر نہ ہوا ورسمیع وبصیر بنانے کا مطلب محض سماعت وبینائی کی قوتیں رکھنے والا ہی ہو تو ایک اندھا اور بہرا آدمی تو پھر ا متجان سے مشتنیٰ ہو جاتا ہے حالانکہ جب تک کوئی علم و عقل سے بالکل محروم نہ ہو، امتحان سے اس کے مستنیٰ ہونے کا کوئی سوال پیدا نہیں ہوتا۔

3. Indeed, We guided him to the way, whether be he grateful or be he ungrateful.\*5

بیشک ہم نے دکھا دیا اسے راستہ ۔ خواہ وہ شکرگذار ہو یا ہو إِنَّا هَاكَيْنَهُ السَّبِيْلُ اِ شَاكِرًا وَاللَّا كَفُوْرًا



\*5 That is, We did not just leave him to himself after giving him the powers of knowledge and reason, but We also guided him so that he knows which is the path of gratefulness and which of ungratefulness, so that whichever path he chooses in his later life, he himself is responsible for it. In Surah Al-Balad, the same subject has been expressed, thus "And We showed him both the conspicuous ways (of good and evil)." And in Surah Ash-Shams, thus: "By the human self, and by Him Who balanced it (with all the external and internal powers), then inspired it with its wickedness and its piety." When all these explanations are kept in view, and also those detailed statements of the Quran in which it has been stated what arrangements Allah has made for man's guidance in the world, it becomes evident that in this verse "We guided him to the way" does not imply any one form of guidance but many forms of it which are limitless and countless. For example:

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

(1) Along with the faculties of knowledge and reason, man has also been endowed with a moral sense by which he discerns between good and evil, regards some acts and qualities as evil even if he himself is involved in them, and regards some other acts and qualities as good even if he himself is avoiding them. So much so that even those people who for the satisfaction of their selfish motives and desires have invented philosophies by which they have justified many evils for themselves, protest loudly when they are themselves treated with the same evils by others, and then it becomes known that in spite of their false philosophies they actually regard them as evil. Likewise, when a man

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

himself is benefited by a good treatment from another person, he is from within forced to commend and appreciate it even though he might be looking upon good acts and qualities as ignorance folly and antiquated things, (2) In every man Allah has placed the faculty of conscience (the lawwamah), which checks and pricks him every time he is about to commit an evil, or is in the process of committing it, or has already committed it. However hard man may try to silence his conscience or make it insensitive, he does not have the power to destroy it completely. He may become shameless and prove himself to be absolutely devoid of the conscience, he may also try to deceive the world by argumentation, he may even invent a thousand excuses to justify his acts in order to deceive himself, but despite all this the censor, that Allah has placed in his nature, is so active and powerful that it does not let remain hidden from an evil person what he actually is. This same thing has been stated in Surah Al-Qiyamah, thus: "Man knows his own self best even though he may offer many excuses." (Ayat 15).

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

(3) In man's own self and outside of him, from the earth to the heavens, there lie scattered in the universe countless such signs which clearly show that all this could not happen without a God, nor could there be many gods to create this life and control and administer it. Likewise, these very signs, inside man and outside him, clearly point also to the Resurrection and Hereafter. If man shuts down his eyes on them, or refuses to ponder over them intelligently, or avoids to admit the truths which they point out, he himself

\*\*\*\*\*\*\*\*\*

would be to blame. For Allah has shown no negligence in laying out every possible sign of the truth for the guidance of man.

- (4) Man does come across in his own life, and in the contemporary world and in the experiences of past history, countless such incidents which prove that a supreme power is ruling over him and the entire universe, before Whom he is absolutely powerless, whose Will is dominant over everything and whose help he needs at every moment. These experiences and observations which point to the truth do not exist only outside him but in man's own nature as well there exists the evidence of the existence of the supreme power on the basis of which even the most confirmed atheist spreads out his hands in prayer before God when in distress, and the most hardened polytheist abandons all false gods and starts invoking One God only for help.
- (5) Man's intellect and his nature assert positively that crime ought to be punished and good deeds ought to be rewarded. On this very basis in every society of the world a system of the courts is established in one form or another. The services and works, which are regarded as commendable are also rewarded in one way or another. This is a clear proof of the fact that there is a necessary relationship between morality and the law of retribution, which man cannot possibly deny. Now, if it is admitted that in this world there are countless such crimes which cannot be punished at all to say nothing of punishing them fully and adequately, and there are also countless such virtues,

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

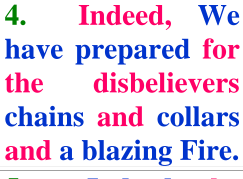
which cannot be rewarded at all, to say nothing of rewarding them fully and adequately, there is no alternative but to acknowledge the Hereafter. Unless, of course, a foolish person may assume, or a stubborn person may insist on having the opinion, that man who has been endowed with the concept of justice, has taken birth in a world which in itself is devoid of the concept of justice; and then it remains for him to answer the question as to how and wherefrom this man, who was born in such a world, obtained this concept of justice. To reinforce these means of guidance Allah sent Messengers and revealed Books in the world for the purpose of giving clear and definite guidance to man. In these Books it was clearly explained what is the way of gratefulness and what is the way of ungratefulness and unbelief and what will be the consequences of following either way. The teaching brought by the Prophets and the Books has spread throughout the world in countless perceptible, and imperceptible ways, on such a large scale that no section of human population has remained unaware of the concept of God and the Hereafter, of the distinction between good and evil, and of the moral principles and legal rulings presented by them, whether it knows or does not know that it has obtained this knowledge only through the teachings of the Prophets and the Books they brought. Even those who disbelieve in the Prophets and the Books today, or are unaware of them, also are following many of those things which have reached to them actually through their teachings while they do not know what is the real source of these teachings.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

5 \* یعنی ہم نے اسے محض علم و عقل کی قوتیں دے کر ہی نہیں چھوڑ دیا ، بلکہ ساتھ ساتھ اس کی رہنائی بھی کی ٹاکہ اسے معلوم ہو جاسے کہ شکر کا راستہ کونسا ہے اور کفر کاراستہ کونسا، اور اس کے بعد جو راستہ بھی وہ اختیار کرے اس کا ذمہ داروہ خود ہو۔ سورہ بلد میں یہی مضمون ان لفاظ میں بیان کیا گیا ہے وھدینہ النجدین۔ ''اور ہم نے اسے دونوں راستے (یعنی خیرو شرکے راستے) نمایاں کر کے بتا دیے''۔ اور سورہ سمس میں یہی بات اس طرح بیان کی گئی ہے و نفس و ما سواها فالهمها فجورها و تقواها، "اور قم ہے (انسان کے ) نفس کی اور اس ذات کی جس نے اسے (تمام ظاہری و باطنی قوتوں کے ساتھ) استوارکیا، پھر اس کا فجور اور اس کا تقوی دونوں اس پر الهام کر دیے''۔ ان تمام تصریحات کو نگاہ میں رکھ کر دیکھا جائے اور ساتھ ساتھ قرآن مجید کے ان تفصیلی بیانات کو بھی نگاہ میں رکھا جائے جن میں بتایا گیا ہے کہ الله تعالی نے انسان کی ہدایت کے لیے دنیا میں کیا کیا انتظامات کیے ہیں تو معلوم ہو جاتا ہے کہ اس آیت میں '' راستہ دکھانے'' سے مراد رہنائی کی کوئی ایک ہی صورت نہیں ہے بلکہ بہت سی صورتیں ہیں جن کی کوئی مدّو نہایت نہیں ہے۔ مثال کے طور پر: (1) ہرانسان کو علم و عقل کی صلاحیتیں دینے کے ساتھ ایک ا خلاقی حس بھی دی گئی ہے جس کی بدولت وہ فطری طور پر بھلائی اور برائی میں امتیاز کرتا ہے بعض افعال اور اوصاف کو برا جانتا ہے اگرچہ وہ خود ان میں مبتلا ہو، اور بعض افعال واوصاف کو اچھا جانتا ہے اگرچہ وہ خود ان سے اجتناب کر رہا ہو۔ حتیٰ کہ جن لوگوں نے اپنی اغراض و خواہشات کی خاطرا لیے فکسفے گھڑلیے ہیں جن کی بنا پر بہت سی برائیوں کوانہوں نے اپنے لیے علال کر لیا ہے، ان کا عال بھی یہ ہے کہ وہی برائیاں اگر کوئی دوسراان کے ساتھ کرے تووہ اس پر چیخ اٹھتے ہیں اور اس وقت معلوم ہو جاتا ہے کہ اپنے جھوٹے فلسفوں کے باوجود حقیقت میں وہ ان کو برا ہی سمجھتے ہیں۔ اسی طرح نیک اعال واوصاف کو خواہ کسی نے جالت اور حاقت اور دقیانوسیت ہی قرار دے رکھا ہو، لیکن جب کسی انسان سے خود اس کی ذات کوکسی نیک سلوک کا فائدہ پہنچتا ہے تو اس کی فطرت اسے قابل قدر سمجھنے پر (2) ہرانسان کے اندر الله تعالی نے ضمیر (نفس لوامہ) نام کی ایک چیزرکھ دی ہے جواسے ہراس موقع پر

ٹوکتی ہے جب وہ کوئی برائی کرنے والا ہو یا کر رہا ہو یا کر چکا ہو۔ اس ضمیر کو خواہ انسان کتنی ہی تھیکیاں دے کر سلائے، اور اس کو بے حس بنانے کی جاہے کتنی ہی کوشش کر ہے، لیکن وہ اسے بالکل فنا کر دینے پر قادر نہیں ہے۔ وہ دنیا میں ڈھیٹ بن کر اپنے آپ کو قطعی بے ضمیر ثابت کر سکتا ہے، وہ مجتبی بگھار کر دنیا کو دھوکا دینے کی بھی ہرکوشش کر سکتا ہے، وہ اپنے نفس کو بھی فریب دینے کے لیے اپنے افعال کے لیے بے شمار عذرات تزاش سکتا ہے، مگر اس کے باوجود الله نے اس کی فطرت میں جو محاسب بٹھا رکھا ہے وہ اتنا جاندار ہے کہ کسی برے انسان سے یہ بات چھپی نہیں رہتی کہ وہ حقیقت میں کیا ہے۔ یہی بات ہے جو سورہ القیامہ میں فرمائی گئی ہے کہ ''انسان خود اپنے آپ کو خوب جانتا ہے خواہ وہ کتنی ہی معذرتیں پیش کرے''۔ (3) انسان کے اپنے وجود میں اور اس کے گرد و پیش زمین سے لے کر آسمان تک ساری کائنات میں ہر طرف ایسی بے شار نشانیاں مچھیلی ہوئی ہیں جو خبر دے رہی ہیں کہ یہ سب کچھ کسی خدا کے بغیر نہیں ہو سکتا، یہ بہت سے خدا اس کارخانہ ہستی کے بنانے والے اور چلانے والے ہوسکتے ہیں۔ اس طرح آفاق اور انفس کی یہی نشانیاں قیامت اور آخرت پر مجھی صریح دلالت کر رہی ہیں۔ انسان اگر ان سے آتکھیں بند کر لے، یا اپنی عقل سے کام لے کر ان پر غور مذکرے، یا جن حقائق کی نشاندہی یہ کر رہی ہیں ان کو تسلیم کرنے سے جی چرائے تو بیر اس کا اپنا قصور ہے۔ الله تعالی نے اپنی طرف سے تو حقیقت کی خبر دینے والے نشانات اس کے سامنے رکھ دینے میں کوئی کسر نہیں اٹھار کھی ہے۔ (4) انسان کی اپنی زندگی میں، اس کی ہم عصر دنیا میں، اور اس سے پہلے گزری ہوئی تاریخ کے تجربات میں بے شمار واقعات ایسے پیش آتے ہیں اور آتے رہے ہیں جو یہ ثابت کرتے ہیں کہ ایک بالا تر حکومت اس پر ا ور ساری کائنات پر فرما روائی کر رہی ہے، جس کے آگے وہ بالکل بے بس ہے، جس کی مثلیت ہر چیزیر غالب ہے، اور جس کی مدد کا وہ مختاج ہے۔ یہ تجربات و مثاہدات صرف خارج ہی میں اس حقیقت کی خبر دینے والے نہیں ہیں، بلکہ انسان کی اپنی فطرت میں مجھی اس بالاتر عکومت کے وجود کی شادت موجود ہے جس کی بنا پر بڑے سے بڑا دہریہ بھی برا وقت آنے پر فدا کے آگے دعا کے لیے ہاتھ پھیلا دیتا ہے، اور سخت

سے سخت مشرک بھی سارے جھوٹے خداؤں کو چھوڑ کر ایک خدا کو پکارنے لگتا ہے۔ (5) انسان کی عقل اور اس کی فطرت قطعی طور پر حکم لگاتی ہے کہ جرم کی سنزا اور عدہ خدمات کا صلہ ملنا ضروری ہے۔ اسی بنا پر تو دنیا کے ہر معاشرے میں عدالت کا نظام کسی نہ کسی صورت میں قائم کیا جاتا ہے اور جن خدمات کو قابل تحیین سمجھا جاتا ہے ان کا صلہ دینے کی مبھی گوئی نہ کوئی شکل اختیار کی جاتی ہے۔ یہ اس بات کا صریح ثبوت ہے کہ اخلاق اور قانونِ مکافات کے درمیان ایک ایسا لازمی تعلق ہے جس سے انکار کرنا انسان کے لیے ممکن نہیں ہے۔ اب اگریہ مسلم ہے کہ اس دنیا میں بے شمار جرائم ایسے ہیں جن کی پوری سزا تو درکنار سرے سے کوئی سزا ہی نہیں دی جا سکتی، اور بے شمار خدمات مجھی ایسی ہیں جن کا پورا صلہ توکیا، کوئی صلہ بھی خدمت کرنے والے کو نہیں مل سکتا، توآخرت کو ماننے کے سواکوئی چارہ نہیں ہے، الا یہ کہ کوئی بے وقوت یہ فرض کر ہے، یا کوئی ہٹ دھرم یہ رائے قائم کرنے پر ا صرار کرے کہ انصاف کا تصور رکھنے والا انسان ایک ایسی دنیا میں پیدا ہوگیا ہے جو بجائے خود انصاف کے تصور سے غالی ہے۔ اور پھر اس سوال کا جواب اس کے ذمہ رہ جاتا ہے کہ ایسی دنیا میں پیدا ہونے والے انسان کے اندریہ انصاف کا (6) ان تمام ذرائع رہنائی کی مدد کے لیے الله تعالی نے انسان کی صریح اور واضح رہنائی کے لیے دنیا میں انبیاء بھیجے اور کتابیں نازل کیں جن میں صاف صاف بتا دیا گیا کہ شکر کی راہ کون سی ہے اور کفر کی راہ کونسی اور ان دونوں راہوں پر چلنے کے نتائج کیا ہیں۔ انبیاء اور کتابوں کی لائی ہوئی یہ تعلیات، بے شار محوس اور غیر محوس طریقوں سے اتنے برے پیانے پر ساری دنیا میں چھیلی ہیں کہ کوئی انسانی آبادی بھی خدا کے تصور، آخرت کے تصور، نیکی اور بدی کے فرق، اور ان کے پیش کردہ اخلاقی اصولوں اور قانونی احکام سے ماواقف نہیں رہ گئی ہے، خواہ اِسے یہ معلوم ہویا نہ ہوکہ یہ علم اسے انبیاء اور کتابوں کی لائی ہوئی تعلیات ہی سے عاصل ہوا ہے۔ آج جولوگ انبیاء اور کتابوں کے منکر ہیں، یا ان سے بالکل بے خبر ہیں، وہ مجھی ان بہت سی چیزوں کی پیروی کر رہے ہیں جو دراصل انہی کی تعلیات سے چھن چھن کر ان تک چہنچی ہیں اور وہ نہیں جاننے کہ ان چیزوں کا اصل ماخذ کونسا ہے۔







Indeed, the righteous\*6 shall drink from a cup whose mixture is of camphor.

اِنَّ الْاَبْرَارَ يَشُرَبُونَ مِنْ بِينَكَ نَكُوكَارُ \* بِينِي كَ جَامِ كَانَ مِزَاجُهَا كَافُورًا سے جن میں آمیز ش ہوگی كافرر



\*6 The word *abrar* as used in the original implies the people who have done full justice to their Lord's obedience, have carried out the duties enjoined by Him and abstained from the things forbidden by Him.

6\*اصل میں لفظ ابرار استعال ہوا ہے جس سے مراد وہ لوگ ہیں جنوں نے اپنے رب کی ا طاعت کا حق ادا کیا ہو، اس کے عائد کیے ہونے فرائض بجالائے ہوں، اور اس کے منع کیے ہونے افعال سے اجتناب کیا ہو۔

6. A spring, \*7 shall drink of which the slaves of Allah. \*8 They will make it gush forth stream.

ایک چشمہ \*\* پئیں گے جس میں سے اللہ کے بندے 8\*۔ رواں کریں گے اس میں سے نہریں

عَيْنًا يُّشُرَبُ بِهَا عِبَادُ اللهِ يُفَجِّرُونَهُا تَفُجِيرًا ﴿

That is, it will not be camphor-mixed water but a natural fountain, the purity, coolness and agreeable odor of its water will resemble camphor.

7\* یعنی وہ کافور ملا ہوا یانی نہ ہو گا بلکہ ایسا قدرتی چشمہ ہو گا جس کے یانی کی صفائی اور ٹھنڈک اور خوشبو کافور سے

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

\*8 Although the words *ibad Allah* (servants of Allah), or *ibad ar-Rehman* (servants of ar-Rehman), can be used for all men literally, for every human being is God's servant, yet wherever these words occur in the Quran they only imply the righteous men. In other words, the wicked ones who have excused themselves from Allah's servitude do not deserve that Allah should honor them with the honorable title of *ibad-Allah* or *ibad ar-Rehman*, attributing them to His own Holy Name.

8\* عباد الله (الله كے بندے) يا عبادالر حمٰن (رحمٰن كے بندے) كے الفاظ اگرچ لغوى طور پر تمام انسانوں كے ليے استعال ہوسكتے ہيں ، كيونكه سب ہى خدا كے بندے ہيں ، ليكن قرآن ميں جال مجى يہ الفاظ آئے ہيں ان سے نيك بندے ہى مراد ہيں۔ گوياكه بدلوگ جنوں نے اپنے آپ كوبندگى سے خارج كر ركھا ہو، اس فابل نہيں ہيں كہ ان كو الله تعالى اپنے اسم گرامى كى طرف منسوب كرتے ہوئے عباد الله يا عبادالر حمٰن كے قابل نہيں ہيں كہ ان كو الله تعالى اپنے اسم گرامى كى طرف منسوب كرتے ہوئے عباد الله يا عبادالر حمٰن كے

معزز خطاب سے نوازے۔

\*9 It does not mean that they will use spades and picks to dig out its channels and will take out its branches whithersoever they please, but that their one single command and desire will be enough to cause a fountain to gush forth from wherever they please in Paradise.

9\* یہ مطلب نہیں ہے کہ وہاں وہ کدال بچاوڑے لے کر نالیاں کھودیں گے اور اس طرح اس چھے کا پانی جمال لے جانا چاہیں گے لے جائیں گے ، بلکہ ان کا ایک حکم اور اشارہ اس کے کافی ہو گا کہ جنت میں وہ جمال وہ چاہیں اسی جگہ وہ چھمہ بچوٹ ہے۔ بسولت نکال لینے کے الفاظ اسی مفہوم کی طرف اشارہ کرتے مد

7. (Those) who المان ال

\*10 and they fear a
Day whose evil
shall be wide
spread.







\*10 One meaning of fulfilling the vow is that one should fulfill. The second, that one should fulfill what one has pledged oneself to do. The third, that one should fulfill what one has been enjoined; what is obligatory for one to do, whether one has been enjoined it, or is self imposed. Of these three the second meaning is the best known and generally the same is implied by fulfilling the vow. In any case, these righteous people have been regarded as praiseworthy either because they carry out the duties enjoined by Allah, or because if they vow to Allah to perform certain good deeds which Allah has not enjoined on them, they fulfill even those self imposed vows, not to speak of showing any negligence in carrying out the duties which Allah has actually enjoined on them. As for the commandments concerning the vow, it would be useful to explain at length here so as to enable the people to avoid the errors and rid themselves of the misunderstandings with regard to fulfilling the vow and learn the correct rules pertaining to it.

(1) The jurists have mentioned four kinds of the vow: (a) that one should pledge to Allah that he would perform such and such a good act to earn His good pleasure; (b) that one should make a vow that he would perform such and such a good act in gratitude to Allah if He fulfilled his such and such wish and desire or need. Both these kinds of the vow

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

have been termed nadhr tabarrur (i.e. vows for a good cause) by the jurists, and it is agreed by all that it is obligatory to fulfill them; (c) That one should pledge to do an unlawful thing or to refrain from an obligatory thing; (d) that one should bind oneself to do a permissible thing, or to refrain from an obligatory thing, or pledge to do an unworthy thing. These two kinds of the vow have been termed nadhr lajaj (i.e. vow of ignorance, disputation and stubbornness) by the jurists. About the third kind of the vow (c), it is agreed that it does not take place at all; and about the fourth kind of the vow (d), the juristic opinion is divided. Some jurists say that it should be fulfilled; some others say that one should expiate the breaking of the oath, and still others that one has the option to fulfill the vow or to expiate it. According to the Shafeis and the Malikis this vow does not take place at all, and according to the Hanafis both these kinds of the vow entail expiation.

(2) Several Ahadith show that the Prophet (peace be upon him) has forbidden making a vow with a view to changing the destiny, or with a view to making an offer to Allah that if He fulfilled his such and such wish, he would perform such and such good act, not in gratitude to Allah, but in exchange for His help. Abdullah bin Umar (may Allah be pleased with him) has reported that once the Prophet (peace be upon him), while he forbade the making of a vow, said; "It cannot avert anything which is about to befall, but through it something is extracted from the miserly person." The last sentence of the Hadith means: The miserly person is not prone to spend anything in the cause of Allah;

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

because of the vow he gives away something in charity in the greed that Allah would accept his offer and change his destiny for him. Another tradition from Abdullah bin Umar (may Allah be pleased with him) is to the effect; The Prophet (peace be upon him) said: the vow can neither hasten anything nor defer anything, but through it something is extracted from the miserly person. In another tradition he says that the Prophet (peace be upon him) forbade making of the vow and said: "It does not bring any good, but it is a means whereby something is extracted from the miserly person." Several traditions on the same subject have been related by Muslim from Abu Hurairah (may Allah be pleased with him), and in one tradition which both Bukhari and Muslim have related, he reports that the Prophet (peace be upon him) said: "As a matter of fact, the vow cannot bring the son of Adam anything which Allah has not ordained for him, but the vow sometimes coincides with the destiny itself and through it the divine will takes out from the possession of the miserly person that which he was not inclined to give away willingly." This same theme is further explained by the tradition of Abdullah bin Amr bin Aas according to which the Prophet (peace be upon him) said: "True vow is that whereby Allah's goodwill and approval may be sought." (3) Another rule that the Prophet (peace be upon him) gave concerning the vow is that only that vow should be fulfilled, which is in obedience to Allah; the vow made in disobedience to Allah should never be fulfilled. Likewise, there can be no vow concerning a thing which is not in his

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

power to perform. Aisha (may Allah be pleased with her) has reported that the Prophet (peace be upon him) said: "The one who made a vow that he would obey Allah, should obey Him, and the one who made a vow that he would disobey Allah, should not disobey." Thabit bin Dahhak says that the Prophet (peace be upon him) said: "There can be no question of fulfilling a vow made in the disobedience of Allah, nor in something which is not in his possession." Muslim has related a tradition on the same subject from Imran bin Husain; and in Abu Daud a tradition has been reported in greater detail from Abdullah bin Amr bin Aas, saying that the Prophet (peace be upon him) said: "No vow and no oath is of any use in an act which is not in the power of man to perform, or which involves disobedience of Allah, or severance of relations with kindred." (4) One should not fulfill a vow which is made to perform an act which is of no good in itself, which is useless, or involves unbearable hardship or self torture, and might have been self imposed as an act of virtue. In this connection, the sayings of the Prophet (peace be upon him) are very clear and definite. Abdullah bin Abbas (may Allah be pleased with him) says that once when the Prophet (peace be upon him) was giving a sermon, he saw a man who was standing in the sun. He asked who he was and why he was standing in the sun. The people said that he was Abu Israil: he had vowed that he would keep standing and would not sit, nor take shade, nor speak to anybody, and would keep fasting. Thereupon the Prophet (peace be upon him) said: "Tell him to speak, to come in the shade

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

and sit, but to observe the fast." Uqbah bin Amir Juhani says: "My sister vowed that she would go for Hajj barefoot and also vowed that she would not cover her head with a garment during the journey. The Prophet said: Tell her to go by a conveyance and to cover her head." Muslim has related several traditions on this subject with a little variation in wordings. Abdullah bin Abbas reporting the incident concerning Uqbah bin Amir's sister, has reported the Prophet's (peace be upon him) words to the effect: "Allah has no need of her vow: tell her to use a conveyance." In another tradition Ibn Abbas says, "A man said: My sister has vowed to go and perform Hajj on foot. The Prophet (peace be upon him) replied: "Allah has no need that your sister should undergo hardship. She should go for Hajj by a conveyance." Anas bin Malik has reported that the Prophet (peace be upon him) saw, probably during the Hajj journey, an old man being supported between his two sons. When he asked what was the matter with him, it was said that the old man had vowed to go on foot. Thereupon the Prophet (peace be upon him) said: "Allah is free from this that the man should place himself in agony. Then he commanded him to ride." (5) If it is not practically possible to fulfill a vow, it may be fulfilled in some other way. Jabir bin Abdullah says: "On the day of the conquest of Makkah, a man stood up and said: O Messenger (peace be upon him) of Allah, I had vowed that if Allah made Makkah fall at your hand, I would pray two rakahs in Bait al-Maqdis (Jerusalem). The Prophet (peace be upon him) replied, say the prayer here.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

He again asked the same thing and the Prophet (peace be upon him) again gave the same reply. When he asked it again, the Prophet (peace be upon him) said: All right, as you please." According to another tradition, the Prophet (peace be upon him) said: "By Him Who has sent Muhammad with the truth, if you pray here it will suffice for you instead of your praying at *Bait al Maqdis*."

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

(6) The opinion among the jurists is divided concerning the person who vows to give away all his possessions for the cause of Allah. Imam Malik says that he should give away one third of his possessions, and Sahnun from among the Malikis has expressed the opinion that he should give away so much of his possessions as does not subject him to hardship later. Imam Shafei says that if the vow is of the nature of tabarrur (i.e. for a good cause), he should give away all his possessions, and if it is of the nature of lajaj (i.e. a vow of ignorance), he has the option to fulfill the vow or to expiate the oath. Imam Abu Hanifah says that he should give away all such possessions as are subject to zakat, but the vow will not apply to those possessions which are exempt from zakat, e.g. house, or other such properties. Imam Zufar from among the Hanafis is of the opinion that he should give away everything in charity after he has taken out two months' maintenance for his family. Hadrat Kaab bin Malik says: "When I was granted forgiveness for incurring Allah's displeasure for staying behind on the occasion of the Battle of Tabuk, I went before the Prophet (peace be upon him) and submitted: My repentance also

included that I would give away all my possessions in

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

charity for the sake of Allah and His Messenger. The Prophet (peace be upon him) replied: No, do not do that. I said, then half of the possessions? He said: No. I said, then one third of the possessions? He replied: Yes. According to another tradition, the Prophet (peace be upon him) replied: "Withhold some of your possessions for yourself: this would be better for you." Imam Zuhri says: "Information has reached to me that Abu Lubabah (who had similarly incurred displeasure in connection with the battle of Tabuk) said to the Prophet (peace be upon him): "I shall give away all my possessions for the sake of Allah and His Messenger in charity." The Prophet (peace be upon him) replied: "For you it would be enough to give away only one third of it."

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

(7) Should a person who vowed to perform a good act before embracing Islam, fulfill it after he has embraced Islam? The Prophet's (peace be upon him) ruling in this connection is that he should fulfill it. According to a tradition in *Abu Daud* and *Tahavi*, Umar (may Allah be pleased with him) is reported to have vowed in the pre Islamic days that he would observe *itikaf* (devotional seclusion) in the *Masjid al-Haram* (for one night, or according to others, one day). After embracing Islam when he asked for the Prophet's (peace be upon him) ruling, he replied: "Fulfill your vow." Some jurists have taken this ruling of the Prophet (peace be upon him) to mean that it is obligatory to do so, and some others that it is commendable.

(8) About the question whether the heirs are under

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

obligation to fulfill a vow made by the deceased person or not, the juristic opinion is divided. Imam Ahmad, Ishaq bin Rahawaih, Abu Thaur and the Zahiris say that if the deceased person had vowed to observe the fasting or perform the prayer but could not fulfill the vow, the heirs have to fulfill it. The Hanafis say that if the vow pertained to a bodily worship (e.g. the prayer or the fasting), the heirs are under no obligation to fulfill it, and if it pertained to monetary worship and the deceased did not leave any will for his heirs to fulfill it, they are again under no obligation to fulfill it, but if he left a will, it will be obligatory for the heirs to fulfill it from his inheritance up to one third of its extent. The Maliki viewpoint also is somewhat the same. The Shafeis say that if the vow pertains to a non monetary worship, or if it pertains to a monetary worship and the deceased person did not leave any inheritance, the heirs are under no obligation to fulfill it; and if the deceased left some inheritance, the heirs would be bound to fulfill the vow pertaining to a monetary worship, no matter whether the dying person left a will or not. In the Hadith there is a tradition from Abdullah bin Abbas (may Allah be pleased with him) on this subject to the effect: Saad bin Ubadah asked for the Prophet's (peace be upon him) verdict, saying: My mother has died and she had made a vow which she could not fulfill. The Prophet (peace be upon him) said: Fulfill the vow on her behalf. Another tradition from Ibn Abbas is to the effect: A woman went on a sea journey and vowed that if she returned home safe and sound, she would observe fast for a month. On her return home she died.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

Her sister or her daughter came to the Prophet (peace be upon him) to ask for his decision. The Prophet (peace be upon him) replied: "Observe the fast on her behalf." Abu Daud has related another tradition with the same content from Buraidah, saying: "A woman asked the Prophet (peace be upon him) a similar thing and he gave the same reply as mentioned above." Since these traditions are not explicit as to whether the rulings the Prophet (peace be upon him) gave pertained to its being obligatory or commendable, and since about the vow made by Saad bin Ubadah's mother also it is not clear whether it pertained to a monetary worship, or a bodily worship, there have arisen differences among the jurists on this question.

(9) As for an unlawful vow it is clear that it should not be fulfilled. However, there is a difference of opinion as to whether it entails expiation or not. On this point, since the traditions differ, the juristic opinion is also divided. According to one kind of the traditions the Prophet (peace be upon him) commanded the person concerned to make the expiation. Aisha (may Allah be pleased with her) has reported that the Prophet (peace be upon him) said: There is no vow in the disobedience of Allah, and its expiation is the expiation of breaking the oath. In the case of Uqbah bin Amir Juhani's sister (mentioned above), the Prophet (peace be upon him) commanded that she should break her vow and fast for three days. In the case of another woman also who had vowed to go for Hajj on foot, he commanded that she should go by a conveyance and should make expiation for the oath. Ibn Abbas has reported that the Prophet

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

(peace be upon him) said: The one who made a vow but did not specify what the vow was about, should expiate for the oath, and the one who made a vow to perform a sinful act, should expiate for the oath, and the one who made a vow to perform something which he does not have the power to perform, should expiate for the oath, and the one who made a vow to do something which he can do, should fulfill it. On the other hand, there are the traditions which show that there is no expiation in this case. The person who had vowed that he would stand in the sun and would not speak to anyone. Making a reference to him in Muwatta, Imam Malik writes: "I could not know by any means whether the Prophet (peace be upon him) besides commanding him to break the vow might also have told him to make the expiation. Abdullah bin Amr bin Aas has reported that the Prophet said: "If one swearing an oath for something later finds that another thing was better than that, he should abandon it and should adopt the better course and the abandonment itself is the expiation." Baihaqi says that this Hadith and Abu Hurairah's this tradition: "He should adopt the better course and this is its expiation" are not established. Imam Nawawi discussing these traditions of the *Hadith* in his commentary of Sahih Muslim writes: "Imam Malik, Shafei, Abu Hanifah, Daud, Zahiri and other scholars say that the vow made to do a sinful thing is void and ineffectual and it does not entail any expiation if not fulfilled, but Imam Ahmad says that it entails expiation."

10 \*نذر پوری کرنے کا ایک مفوم یہ ہے کہ جو کچھ آدمی پر واجب کیا گیا ہواسے وہ پوراکرے۔ دوسرا مفوم یہ

ہے کہ جو کچھ آدمی نے خود اپنے اوپر واجب کر لیا ہو، یا بالفاظِ دیگر جس کام کے کرنے کا اس نے عمد کیا ہو، اسے وہ پوراکرے ۔ تبیسرا مفہوم یہ ہے کہ جو کچھ آدمی پر واجب ہو، ، خواہ وہ اس پر جو واجب کیا گیا ہویا اس نے خود اپنے اوپر واجب کر لیا ہو، اسے وہ پوراکرے۔ ان تینوں مفہومات میں سے زیادہ معروف مفہوم دوسرا ہے اور عام طور پر لفظ نذر سے وہی مراد لیا جاتا ہے۔ ہمرمال یہاں ان لوگوں کی تعریف یا تواس لحاظ سے کی گئی ہے کہ وہ الله تعالی کے عائد کردہ واجبات کو پورا کرتے ہیں، یا اس لحاظ سے کی گئی ہے کہ وہ ایسے نیک لوگ ہیں کہ جوخیراور بھلائی کے کام اللہ نے ان پر واجب نہیں کیے ہیں ان کو بھی انجام دینے کا جب وہ اللہ سے عمد کر لیتے ہیں تواسے پورا کرتے ہیں، کجا کہ ان واجبات کو ادا کرنے میں کسی قیم کی کوتا ہی کریں جو الله نے ان پر عائد جمال تک نذر کے احکام کا تعلق ہے، ان کو مختصر طور پر ہم تفہیم القرآن ، جلد اول، البقرہ ، عاشیہ 310 میں بیان کر چکے ہیں، لیکن مناسب معلوم ہوتا ہے یہاںِ ان کو ذرا تفصیل کے ساتھ بیان کر دیا جائے ٹاکہ لوگ نذر کے معاملہ میں جو غلطیاں کرتے ہیں یا جو غلط فہمیاں لوگوں میں پائی جاتی ہیں ان سے پچے سکیں اور نذر کے صحیح قواعد (1) فقهاء نے نذر کی چار قسمیں بیان کی ہیں۔ ایک یہ کہ ایک آدمی اللہ سے یہ عمد کرے کہ وہ اس کی رضا کی غاطر فلاں نیک کام کرے گا۔ دوسرے بیر کہ وہ اس بات کی نذر مانے کہ اگر الله نے میری فلاں حاجت پوری کر دی تومیں شکرانے میں فلاں نیک کام کروں گا۔ ان دونوں قسم کی نذروں کو فقهاء کی اصطلاح میں نذر تبر"ر (نیکی کی نذر) کہتے ہیں اور اس پر اتفاق ہے اسے پورا کرنا واجب ہے۔ تبیسرے بیر کہ آدمی کوئی ناجائز کام کرنے یا کوئی واجب کام یہ کرنے کا عمد کر لے۔ چوتھے یہ کہ آدمی کوئی مباح کام کرنے کواپنے اوپر لازم کر یے، یا کوئی متحب کام نہ کرنے کا کوئی غلایت اُولی کام کرنے کا عہد کرنے۔ ان دونوں قسموں کی نذروں کو فقہاء کی اصطلاح میں نذر کجاج (جمالت اور جھگرالوین اور ضد کی نذر) کہتے ہیں۔ ان میں سے تبیسری قسم کی نذر کے متعلق اتفاق ہے کہ وہ منعقد ہی نہیں ہوتی۔ اور چوتھی قسم کے متعلق فقہاء میں انتلاف ہے۔ بعض کے متعلق اتفاق ہے کہ وہ منعقد ہی نہیں ہوتی۔ اور چوتھی قسم کے متعلق فقہاء میں انتلاف ہے۔ بعض

کتے ہیں کہ اسے بوراکرنا چاہیے۔ بعض کہتے ہیں کہ قسم توڑنے کا کفارہ اداکر دینا چاہیے۔ اور بعض کہتے ہیں کہ آدمی کواختیار ہے، خواہ نذر پوری کر دے، یا کفارہ ادا کر دئے۔ شافعیوں اور مالکیوں کے نزدیک بیر نذر بھی سرے سے منعقد نہیں ہوتی۔ اور خفیوں کے نزدیک دونوں قسموں کی نذروں پر کفارہ لازم آتا ہے۔ (عمدۃ القاری)۔ (2) متعدد اما دیث سے معلوم ہوتا ہے کہ نبی الٹائیالیوم نے ایسی نذر ماننے سے منع فرمایا ہے جو یہ سمجھتے ہوئے مانی جائے کہ اس سے تقدیر بدل جائے گی، یا جس میں کوئی نیک کام الله کی رضا کے لیے بطور شکر کرنے کے بجائے آدمی الله تعالی کو بطور معاوضہ یہ پیشکش کرے کہ آپ میرایہ کام کر دیں تو میں آپ کے لیے فلال نیک کام کر دوں گا۔ مدیث میں صرت عبداللہ بن عمر کی روایت ہے کہ احد مرسول اللہ طالع یہ یہ یہ عن النذى ويقول انه لا يرد شيئاً و انها يستخرج به من البخيل. "رسول الله التَّيَّالَيْمُ أيك مرتبه نذر ماننے سے منع کرنے لگے اور فرمانے لگے کہ وہ کسی ہونے والی چیز کو پھیر نہیں سکتی، البتہ اس کے ذریعہ سے کچھ مال بخیل سے نکلوا لیا جاتا ہے ''۔ (مسلم ۔ ابو داؤد)۔ مدیث کے آخری فقرے کا مطلب یہ ہے کہ بخیل بوں توراہ خدا میں مال نکالنے والا یہ تھا، نذر کے ذریعہ سے اس لا کچ میں وہ کچھ خیرات کر دیتا ہے کہ شاید یہ معاوضہ قبول کر کے الله تعالی اس کے لیے تقدیر بدل دے۔ دوسری روایت حضرت عبدالله بن عمر سے يه ہے كه حضور نے فرمايا الندى لايقدم شيئاً ولا يو خرة و انها يستخرج به من البحيل۔ "نذرنه كوئي كام بہلے کرا سکتی ہے، نہ کسی ہوتے کام میں تاخیر کرا سکتی ہے۔ البتہ اس کے ذریعہ سے کچھ مال بخیل کے ہاتھ سے نکلوا لیا جاتا ہے '' (مخاری و مسلم )۔ ایک اور روایت میں وہ کہتے ہیں کہ حضور نے نذر ماننے سے منع کیا اور فرمایا انہ لایاتی بخیر و انھا یستخرج بہ من البخیل۔ ''اس سے کوئی کام بنتا نہیں ہے البتہ اس کے ذریعے سے کچھ مال بخیل سے نکلوالیا جاتا ہے '' (بخاری و مسلم)۔ تقریباً اسی مضمون کی متعدد روایات مسلم نے حضرت ابو ہربرہ ﷺ سے نقل کی ہیں، اور ایک روایت بخاری و مسلم دونوں نے نقل کی ہے جس میں وہ بیان كرتے بيں كه حضور نے فرمايا ان النذى لايقرب من ابن ادم شيئا لمريكن الله قدى له ولكن النذى يو افق القدى فيخرج بذالك من البخيل ما لمريكن البخيل يريدان يخرج - ‹ در حقيقت نذر ابن آدم كوكوئي ايسي

چیز نہیں دلوا سکتی جو اللہ نے اس کے لیے مقدر نہ فرمائی ہو، لیکن نذر ہوتی تقدیر کے مطابق ہی ہے کہ اس کے ذریعہ سے تقدیر الهی وہ چیز بخیل کے پاس سے نکال لاتی ہے جبے وہ کسی اور طرح نکالنے والا نہ تھا''۔ اسی مضمون پر مزید روشنی حضرت عبدالله بن عمرو بن عاص کی اس روایت سے پردتی ہے کہ حضور نے فرمایا انها النذى ما ابتغى به وجه الله \_ ' 'اصل نذر تو وه ہے جس سے الله كى نوشنودى مقصود ہو'' \_ (طحاوى) \_ (3) نذر کے معاملہ میں ایک اور قاعدہ رسول الله الٹائی آیا ہم نے یہ بیان فرمایا ہے کہ صرف وہ نذر پوری کرنی عاہیے جواللہ کی اطاعت میں ہو۔ اللہ کی نافرمانی کرنے کی نذر ہر گزیوری نہیں کرنی جاہیے۔ اسی طرح ایسی چیز میں کوئی نذر نہیں ہے جس کا آدمی مالک نہ ہو، یا ایسے کام میں کوئی نذر نہیں ہے جو انسان کے بس میں نہ ہو۔ صرت عائشہ کی روایت ہے کہ صور نے فرمایا من نذران یطبع الله فلیطعہ و من نذران یعص الله فلا یعصہ۔ ''جس نے بیر نذر مانی ہوکہ اللہ کی اطاعت کرے گا تواسے اس کی اطاعت کرنی جا ہیے، اور جس نے یہ نذر مانی ہوکہ الله کی نافرمانی کرے گا تواسے نافرمانی نہیں کرنی چاہیے'' (بخاری، ابوداؤد، ترمذی، نسائی، ابن ماجه، طحاوی ، مابت بن ضحاك كت ميس كه نبي الله وايل خومايا لا وفاء لنذر في معصيه الله ولا فيها لا ہملک ابن ادم۔ '' الله کی نافرمانی میں کسی نذر کے پوراکرنے کاکوئی سوال پیدا نہیں ہوتا، نہ کسی ایسی چیز میں جوآدمی کی ملکیت میں نہ ہو''۔ (ابو داؤد)۔ مسلم نے اسی مضمون کی روایت حضرت عمران بن حصین سے نقل کی ہے۔ اور ابو داؤد میں حضرت عبد الله بن عمر بن عاص کی روایت اس سے زیادہ مفصل ہے جس میں وه حضورً كابير ارشاد نقل كرتے بيس كه لانذى ولا يمين في مالا يملك ابن ادم، ولا في معصيہ الله، ولا في قطيعہ سحد۔ 'کوئی نذر اور کوئی قسم کسی ایسے کام میں نہیں ہے جوآدمی کے بس میں نہ ہو، یا اللہ کی نافرمانی میں ہو، یا قطع رحمی کے لیے ہو''۔ (4) جس کام میں بجائے نود کوئی نیکی نہیں ہے اور آدمی نے نواہ مخواہ کسی فضول کام ، ماقابل برداشت مثقت یا محض تعذیب نفس کونیکی سمجھ کر اپنے اوپر لازم کر لیا ہواس کی نذر پوری نہیں کرنی چاہیے۔ اس معاملہ

میں نبی کٹائیالیہ کے ارشادات بالکل واضح ہیں۔ حضرت عبد اللہ بن عباس فرماتے ہیں کہ ایک مرتبہ حضورً خطبہ ارشاد فرما رہے تھے کہ آپ نے دیکھا کہ ایک صاحب دھوپ میں کھڑے ہیں۔ آپ نے بوچھا یہ کون ہے اور کیسے کھڑے ہیں؟ عرض کیا گیا ہے ابو اسرائیل ہیں، انہوں نے نذر مانی ہے کہ کھڑے رہیں، بیٹھیں گے نہیں، نہ سایہ کریں گے، نہ کسی سے بات کریں ، اور روزہ رکھیں گے۔ اس پر آپ نے فرمایا مردہ فليكم وليستظل وليقعد ، وليتم صومه " دان سے كهوبات كريں ، سايه ميں آئيں ، البت روزه يوراكريں "، ـ ( مخاری ، ابو داؤد، ابن ماجہ، موطا ) حضرت عقبہ بن عامر جہنی کہتے ہیں کہ میری بہن نے ننگے یاؤں پیدل جم کرنے کی نذر مانی اور یہ نذر بھی مانی کہ اس سفر میں سر پر کپڑا بھی نہ ڈالیں گی۔ حضور نے فرمایا اسے کھو کہ سواری پر جائے اور سر ڈھانکے (ابو داؤد۔ مسلم نے اس مضمون کی متعدد روایات نقل کی ہیں جن میں کچھ لفظی اختلات ہے)۔ حضرت عبداللہ بن عباس نے عقبہ بن عامر کی بہن کا بیہ واقعہ بیان کرتے ہوئے حضورً کے جوالفاظ نقل کیے ہیں وہ یہ ہیں: ان الله لغنی عن نذیرها ، مرها فلنر کب۔ '' **الله کواس کی اس نذر کی** کوئی ضرورت نہیں ہے۔ اس سے کہوکہ سواری پر جائے'' (ابو داؤد)۔ ایک اور روایت میں صرت ابن عباس کہتے ہیں کہ ایک شخص نے عرض کیا، میری بہن نے پیدل جج کرنے کی نذر مانی ہے حضور نے فرمایا ان الله لا یصنع بشقاء اختک شیئا فلتحج ساکبہ ۔ 'شیری بہن کے مثقت میں پونے کی **الله کو کوئی** ضرورت نہیں ردی ہے۔ اسے سواری پر جج کرنا جاہیے''۔ (ابو داؤد)۔ صنرت انس بن مالک کی روایت ہے کہ حضور نے (غالباً سفر جج) میں دیکھا کہ ایک بڑے میاں کوان کے دوبیٹے سنبھالے لیے چل رہے ہیں۔ آپ نے پوچھاکیا معاملہ ہے؟ عرض کیا گیا کہ انہوں نے پیدل چلنے کی نذر مانی ہے۔ اس پر آپ نے فرمایا ان الله لغنی عن تعذیب هذا نفسه، و امره ان پر کب۔ '' الله تعالی اس سے بے نیاز ہے کہ یہ شخص اپنے نفس کو عذاب میں ڈالے''۔ پھر آپ نے اسے حکم دیا کہ سوار ہو۔ (بخاری، مسلم، ابو داؤد۔ مسلم میں اسی مضمون کی عدیث حضرت ابو ہربرہؓ سے مجھی مروی ہے)۔ (5) اگر کسی نذر کو پورا کرنا علاً ممکن منہ ہو تواہے کسی دوسری صورت میں پورا کیا جا سکتا ہے۔ صرت جابر بن

کہ اگر الله نے مکہ آپ کے ہاتھ پر فنج کر دیا تو میں بیت المقدس میں دور کعت نماز پردھوں گا۔ حضور نے فرمایا یمیں پردھ لے۔ اس نے پھر پوچھا۔ آپ نے پھر وہی جواب دیا۔ اس نے پھر پوچھا۔ آپ نے فرمایا شانک اذاً، ''اچا تو تیری مرضی'' دوسری ایک روایت میں ہے کہ حضور نے فرمایا والذی بعث محمد بالحق، لو صلیت ھھنالاجزاعنک صلوۃ فی بیت المقدس۔ ووقع ہے اس ذات کی جس نے محرکو حق کے ساتھ بھیجا ہے، اگر تو یمیں نماز روٹھ لے تو بیت المقدس میں نماز روٹھنے کے بدلے یہ تیرے لیے کافی ہو گی''۔ (6) اگر کسی نے اپنا سارا مال الله کی راہ میں دے دینے کی نذر مان لی ہو تو اس کے بارے میں فقماء کے درمیان اختلاف ہے۔ امام مالک کہتے کہ اسے ایک شائی مال دے دینا چاہیے، اور مالکیہ میں سے سخون کا قول ہے کہ اِسے اتنا مالِ دے دینا چاہیے جے دینے کے بعد تکلیف میں مذرع جائے۔ امام شافعی کہتے ہیں کہ اگریہ نذر تبر"ر کی نوعیت کی ہو توا سے سارا مال دے دینا چاہیے، اور اگریہ نذر لجاج ہو تواسے اختیار ہے کہ نذر پوری کرے یا قیم کا کفارہ ادا کرے۔ امام ابو حنیفہ کہتے ہیں کہ اسے اپنا وہ سب مال دے دینا چاہیے جس میں زکوۃ عائد ہوتی ہو، لیکن جس مال میں زکوۃ نہیں ہے مثلاً مکان یا ایسی ہی دوسری املاک، اس پر اس نذر کا اطلاق نہ ہوگا۔ خفیہ میں سے امام زفر کا قول ہے کہ اپنے اہل و عیال کے لیے دومہینے کا نفقہ رکھ کر باقی سب صدقہ کر دے۔ (عمدۃ القاری۔ شرح مؤطاء از شاہ ولی الله صاحب)۔ حدیث میں اس مسئلے کے متعلق جوروایات آئی ہیں وہ یہ ہیں: حضرت کعبؓ بن مالک کہتے ہیں کہ عزوہ تبوک کے موقع پر پیچھے رہ جانے کی وجہ سے جو عتاب مجھ پر ہوا تھا اس کی جب معافی مل گئی تو میں نے رسول الله اللّٰهُ اللّٰهِ کی خدمت میں عرض کیا کہ میری توبہ میں بیہ بات بھی شامل ہے کہ میں اپنے سارے مال سے دست بردار ہوکر اسے اللہ اور رسول کی راہ میں صدقہ کر دوں گا۔ حضور نے فرمایا نہیں ایسا نہ کرو۔ میں نے عرض کیا، پھر آدھا مال؟ فرمایا، نہیں۔ میں نے عرض کیا، پھر ایک تهائی ؟ فرمایا ہاں (ابو داؤد)۔ دوسری روایت میں ہے کہ حضور نے فرمایا تم اپنا کچھ مال

اپنے لیے روک رکھو تو یہ تمہارے لیے زیادہ بہترہے- بخاری ۔ امام زہری کہتے ہیں کہ مجھے یہ خبر پہنچی ہے کہ حضرت ابوالبابہ "نے جن پر اسی غزوہ تبوک کے معاملہ میں عتاب ہوا تھا، حضور سے عرض کیا، میں اللہ اور اس کے رسول کی راہ میں صدقہ کے طور پر اپنے سارے مال سے دست بردار ہوتا ہوں۔ حضورؑ نے جواب دیا تمہارے لیے اس میں سے صرف ایک تہائی دے دینا کافی ہے (مؤطا)۔ (7) اسلام قبول کرنے سے پہلے اگر کسی شخص نے کسی نیک کام کی نذر مانی ہو توکیا اسلام قبول کرنے کے بعد اسے پورا کیا جائے؟ نبی کُٹُوکُلِیکم کا فتویٰ اس بارے میں یہ ہے کہ اسے پورا کیا جائے۔ بخاری، ابو داؤد اور طحاوی میں حضرت عمر ؓکے متعلق روایت ہے کہ انہوں نے زمانہ جاہلیت میں نذر مانی تھی کہ ایک رات (اوربروایت بعض ایک دن) مسجد حرام میں اعتکاف کریں گے۔ اسلام لانے کے بعد انہوں نے حضور سے فتویٰ پوچھا توآپ نے فرمایا اون بنذی کے ''اپنی نذری پوری کرو''۔ بعض فقماء نے حضور کے اس ارشاد کا بیر مطلب لیا ہے کہ ایسا کرنا واجب ہے، اور بعض نے بیہ مطلب لیا ہے کہ بیہ متحب ہے۔ (8) میت کے ذمہ اگر کوئی نذر رہ گئی ہو تواسے پورا کرنا وارثوں پر واجب ہے یا نہیں؟ اس مسئلے میں فقهاء کے درمیان انتلاف ہے۔ امام احد، اسحاق بن راہویہ ، ابو ثور اور ظاہریہ کہتے ہیں کہ میت کے ذمہ اگر روزے یا نماز کی نذر رہ گئی ہو تو وارثوں پر اس کا ادا کرنا واجب ہے۔ خفیہ کہتے ہیں کہ نذر اگر بدنی عبادت نمازیا روزہ کی ہو تو وارثوں پر اس کا پوراکرنا واجب نہیں ہے، اور اگر مالی عبادت کی ہواور مرنے والے نے اپنے وارثوں کو اسے پورا کرنے کی وصیت یہ کی ہو تواسے پورا کرنا واجب نہیں، البنۃ اگر اس نے وصیت کی ہو تواس کے ترکے میں سے ایک شائی کی مدتک نذر پوری کرنی واجب ہوگی۔ مالئیہ کا مذہب بھی اس سے ملتا جلتا ہے۔ اور شافعیہ کہتے ہیں کہ نذر اگر غیر مالی عبادت کی ہو، یا مالی عبادت کی ہواور میت نے کوئی ترکہ یہ چھوڑا ہو، تواسے پورا کرنا وارتوں پر واجب نہیں ہے۔ اور اگر میت نے ترکہ چھوڑا ہو تو وارتوں پر مالی عبادت کی نذر پوری کرنا واجب ہے، خواہ اس نے وصیت کی ہویا نہ کی ہو (شرح مسلم للنوی۔ بذل المجود شرح ابی داؤد)۔ مدیث میں اس مئلے کے متعلق حضرت عبداللہ بن عباس کی روایت ہے کہ حضرت سعد بن عبادہ نے رسول اللہ الٹُوَالِبَوْ سے فتویٰ پوچھاکہ میری ماں کا انتقال ہوگیاہے اور ان کے ذمہ ایک نذر تھی جوانہوں نے پوری نہیں

کی تھی۔ حضور نے فرمایا تم اس کی طرف سے پوری کر دو (ابو داؤد۔ مسلم )۔ دوسری روایت ابن عباس سے یہ ہے کہ ایک عورت نے بھری سفر کیا اور نذر مانی کہ اگر میں زندہ سلامت واپس گھر پہنچ گئی توایک مہینے کے روزے رکھوں گی۔ واپس آنے کے بعد اس کا انتقال ہو گیا اور وہ مر گئی۔ اس کی بہن یا بیٹی نے آئکر رسول ایک روایت ابوداؤدنے حضرت بریدہ سے نقل کی ہے کہ ایک عورت نے حضور سے اسی طرح کا مسئلہ پوچھا اور آپ نے اسے وہی جواب دیا جو اوپر مذکور ہوا ہے۔ ان روایات میں چونکہ یہ بات صاف نہیں ہے کہ حضورٌ کے یہ ارشادات وجوب کے معنی میں تھے یا استجاب کے معنی ہیں، اور حضرت سعد بن عبادہ کی والدہ کی نذر کے معاملہ یہ واضح نہیں ہے کہ وہ مالی عبادت کے بارے میں تھی یا بدنی عبادت کے بارے میں، اسی بنا پر فقہاء کے درمیان اس مسئلے میں اختلافات ہوئے ہیں۔ (9) غلط اور ناجائز نوعیت کی نذر کے معاملہ میں یہ بات توصاف ہے کہ اسے پورا نہیں کرنا جا ہیے۔ البتہ اس مسئلے میں اختلاف ہے کہ اس پر کفارہ لازم آتا ہے یا نہیں۔ اس مسئلے میں چونکہ روایات مختلف میں اس لیے فقہاء کے مسالک بھی مختلف ہیں۔ ایک قسم کی روایات میں یہ آیا ہے کہ حضورٌ نے ایسی صورت میں کفارہ كا عكم ديا ہے۔ مثلاً، حضرت عائشةً كى يه روايت كى حضور نے فرمايا لانذى فى معصيد و كفائة كفائة يمين، '' معصیت میں کوئی نذر نہیں ہے اور اس کا کفارہ قسم توڑنے کا کفارہ ہے'' (ابوداؤد)۔ عقبہ بن عامر جہنی کی بہن کے معاملہ میں (جس کا ذکر اوپر نمبر4) میں گزر چکا ہے) نبی صلی الله اللّٰائِیِّلَیِّم نے حکم دیا کہ وہ اپنی نذر توڑ دیں اور تین دن کے روزے ِ رکھیں (مسلم \_ الو داؤد) \_ ایک اور عورت کے معاملہ میں مجھی جس نے پیدل ج کی نذر مانی تھی، حضور نے مکم دیا کہ وہ سواری پر ج کے لیے جائے اور قسم کا کفارہ اداکر دے (ابو داؤد)۔ ابن عباس کی روایت ہے کہ حضور نے فرمایا من نذی نذی اُلم یسمہ فکفایتہ کفایہ کفایہ عمین، و من نذى نذى أفي معصى قفكفاى تدكفاى قيمين، ومن نذى نذى ألا يطيقه فكفاى تدكفاى قيمين، ومن نذنذى أ اطاقہ فلیف بہ۔ ''جس نے ایک نذر مان لی اور اس بات کا تعین نہ کیا کہ کس بات کی نذر مانی ہے وہ قسم کا

کفارہ دے۔ اور جس نے معصیت کی نذر مانی وہ قسم کا کفارہ دے۔ اور جس نے ایسی نذر مانی جے پورا کرنے کی وہ قدرت نہ رکھتا ہو وہ قسم کا کفارہ دے۔ اور جس نے ایسی نذر مانی جبے وہ پورا کر سکتا ہو وہ اسے پورا کرے'' (ابوداؤد)۔ دوسری طرف وہ اعادیث ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ اس صورت میں کفارہ نہیں ہے۔ اوپر نمبر4 میں جن صاحب کا ذکر آیا ہے کہ انہوں نے دھوپ میں کھڑے رہنے اور کسی سے بات نہ کرنے کی نذر مانی تھی، ان کا قصہ نقل کر کے امام مالک نے مؤطا میں لکھا ہے کہ مجھے کسی ذریعہ سے بھی یہ معلوم نہیں ہواکہ حضور نے ان کوندر توڑنے کا حکم دینے کے ساتھ یہ بھی حکم دیا ہوکہ وہ کفارہ اداکریں۔ حضرت عبدالله بن عها ولیات الذی هو خیرفان ترکها کفارها، دوس نے کسی بات کی قسم کھائی ہواور بعد میں وہ دیکھے کہ اس سے بہتربات دوسری ہے تو وہ اسے چھوڑ دے اور وہ کام کرے جو بہتر ہو اور اسے چھوڑ دینا ہی اس کا کفارہ ہے'' ابوداؤد۔ بیقی کہتے ہیں کہ یہ مدیث اور حضرت ابو ہریرہؓ کی یہ روایت کہ ''جو کام بہتر ہے وہ کرے اوریهی اس کا کفارہ ہے''۔ ثابت نہیں ہے۔ اما م انووی ان احادیث پر بحث کرتے ہوئے شرح مسلم میں لکھتے ہیں کہ امام مالک ، شافعی الوحنیفہ ، داؤد ظاہری اور جمہور علماء کہتے ہیں کہ معصیت کی نذر باطل ہے اور اسے بورانہ کرنے پر کفارہ لازم نہیں آتا۔ اور امام احد کہتے ہیں کہ کفارہ لازم آتا ہے۔

8. And who feed with food, for the love of Him, \*11 the poor and the orphan and the captive. \*12

\*11 Most of the commentators hold the view that the pronoun in *hubbi-hi* refers to food. Accordingly, they interpret the sentence to mean: "In spite of the food's being agreeable and tasty and that they need it, they give it away to others." Ibn Abbas and Mujahid say: They do so because

of their fondness for feeding the poor (ala hubb-il-it am); and Fudail bin Iyad and Abu Suleman ad-Darani say: They do so out of love for Allah. In our opinion the sentence in the next Ayat "We feed you only for the sake of Allah" supports the last meaning.

11\*اصل الفاظ ہیں علی حبہ۔ اکثر مفسرین نے حبہ کی ضمیر کا مرج کھانے کو قرار دیا ہے، اور وہ اس کا مطلب یہ بیان کرتے ہیں کہ وہ کھانے کے مجبوب اور دل پہند ہونے اور نود اس کے عاجت مند ہونے کے باور وو دوسرول کو کھلا دیتے ہیں۔ ابن عباس اور مجاہد کہتے ہیں کہ اس کا مطلب ہے علی حب الاطعام، یعنی غریبوں کو کھانا کھلانے کے شوق میں وہ ایسا کرتے ہیں۔ اور حضرت فضیل بن عیاض اور ابو سلیان الدارانی

کتے ہیں کہ الله تعالی کی محبت میں وہ یہ کام کرتے ہیں۔ ہارے نزدیک بعد کا یہ فقرہ کہ انھا نطعمکھ لوجہ الله (ہم توالله کی نوشنودی کی فاطر تہیں کھلا رہے ہیں) اسی معنی کی تائید کرتا ہے۔

\*12 The custom in the ancient days was that the prisoners were put in fetters and shackles and taken out daily to go about the streets begging food. Later the Islamic government abolished this custom. In this verse, the captive implies every such person who is in bondage, whether he is an unbeliever, a Muslim, a war prisoner, or imprisoned in consequence of a crime, and whether he is provided food in that state, or made to beg for it. In any case, to feed a helpless person who cannot do anything to earn a living is an act of great virtue.

12 \* قدیم زمانے میں دستوریہ تھا کہ قیدیوں کو ہتھکڑی اور بیربیاں لگا کر روزانہ باہر نکالا جاتا تھا اور وہ سراکوں پر یا محلول میں بھیک مانگ کر پیٹ بھرتے تھے۔ بعد میں اسلامی حکومت نے یہ طریقہ بند کیا (کتاب الخراج، امام لیویوسٹ، صفحہ 150۔ طبع 1382 ھاس آیت میں قیدی سے مراد ہر وہ شخص ہے جو قید میں ہو، خواہ کا فر ہویا مسلمان، خواہ جنگی قیدی ہو، یا کسی جرم میں قید کیا گیا ہو، خواہ اسے قید کی حالت میں کھانا دیا جاتا ہویا بھیک

منگوائی جاتی ہو، ہر مالت میں ایک بے بس آدمی کو جو اپنی روزی کے لیے خود کوئی کوشش نہ کر سکتا ہو، کھانا کھلانا ایک برای نیکی کا کام ہے۔

9. Only that, \*13 we feed you for the pleasure of Allah. Neither we seek from you any reward, nor gratitude. \*14

الله کی نوشنودی کیلئے ۔ نہ چاہتے میں ہم تم سے کوئی بدلہ اور نہ

نُرِيْنُ مِنْكُمْ جَزَاءً وَّلا شُكُوْرًا

\*13 Although feeding a poor man is in itself a great virtue, yet fulfilling the other needs of an indigent person is no less virtuous. For example, to clothe a poor man, to arrange treatment for a sick person, or to help a debtor who is harassed by his creditor, is an act of equally great virtue. Here, a particular kind of virtue in view of its importance has been presented only as an example, but the real object is to stress giving help to the needy.

13\*اگرچہ بجائے خود کسی غریب کو کھانا کھلانا بھی ایک بہت بڑی نیکی ہے، لیکن کسی ماجت مندکی دوسری عاجتیں پوری کرنا بھی ویہا ہی نیک کام ہے جیبا بھوکے کو کھانا کھلانا۔ مثلاً کوئی کیرے کا مختاج ہے، یا کوئی بیاری ہے اور علاج کا مختاج ہے، یا کوئی قرضدار ہے اور قرض خواہ اسے پریشان کر رہا ہے، تواس کی مدد کرنا کھانا کھلانے سے کم درجے کی نیکی نہیں ہے۔ اس لیے اس آیت میں نیکی کی ایک خاص صورت کو اس کی اہمیت کے لحاظ سے بطور مثال پیش کیا گیا ہے، ورنہ اصل مقصود عاجت مندوں کی مدد کرنا ہے۔

\*14 It is not necessary that this may be said in so many words while feeding the poor man. It may be said in the heart; in the sight of Allah this is as meritorious as saying it with the tongue. But saying these words with the tongue has been particularly mentioned so as to set the person being helped at ease that no thanks or recompense is due from him, so that he eats with full satisfaction and peace of mind. 14\* ضروری نہیں ہے کہ غریب کو کھانا کھلاتے ہوئے زبان ہی سے یہ بات کھی جائے۔ دل میں مجی یہ بات کہی جا سکتی ہے اور الله کے ہاں اس کی بھی وہی حیثیت ہے جو زبان سے کہنے کی ہے۔ لیکن زبان سے یہ بات کنے کا ذکر اس لیے کیا گیا ہے کہ جس کی مدد کی جانے اس کو یہ اطمینان دلا دیا جائے کہ ہم اس سے کسی قسم کا شکریہ یا بدلہ نہیں چاہتے، ناکہ وہ بے فکر ہوکر کھائے۔

10 "Indeed we fear from our Lord a Day, (which is) frowning, distressful."

سے اس دن کا (جوہوگا) منہ بگاڑنے والا سخت مصیبت کا ۔

إِنَّا نَعَاثُ مِنْ سَّرِبْنَا يَوْمًا البينك مين دُرب النَّ رب عَبُوْسًا قَمْطُرِيْرًا

11. So Allah shall save them from the evil of that Day and give them radiance and joy. \*15

فَوَقُمْ هُمُ اللَّهُ شَرَّ ذَلِكَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ بِراني سے اس انہیں تازگی اور خوشی <sub>- 15\*</sub>

الْيَوْمِ وَ لَقُّنْهُمْ نَضُرَةً وَّ دن كي \_ اور عنايت فرمانے كا

سُرُوْرًا ﴿

\*15 Radiance and joy: radiance of the face and joy of the heart. In other words, all the severities and terrors of the Day of Resurrection will be meant only for the disbelievers and the culprits. The righteous will on that Day remain immune from every hardship and will be well pleased with their lot. The same theme has been expressed in Surah AlAnbiya: Ayat 103, thus: The time of great fright will not trouble them at all; the angels will rush forth to receive them, saying: this is the Day that you were promised; and

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

in Surah An-Naml: Ayat 89 thus: He who brings good deeds, will have a reward better than that, and such people shall be secure from the terror of that Day.

15\*یعنی جرول کی تازگی اور دل کا سرور۔ دوسرے الفاظ میں روزِ قیامت کی ساری سختیاں اور ہولناکیاں صرف کفار و مجرمین کے لیے ہوں گی، نیک لوگ اس دن ہر تکلیف سے محفوظ اور نہایت خوش و خرم ہول گے۔ یہی بات سورہ انبیاء میں بیان کی گئی ہے کہ ''وہ انتہائی گھبراہٹ کا وقت ان کو ذرا پریشان نہ کرنے گا اور ملائکہ برمھ کر ان کو ہاتھوں ہاتھ لیں گے کہ یہ تمہارا وہی دن ہے جس کا تم سے وعدہ کیا جاتا تھا'' (آیت 103) اور اس کی صراحت سورہ نمل میں کی گئی ہے کہ ''جو شخص محلائی لے کر آئے گا اسے اس سے زیادہ مہتر صلہ ملے گا اور ایسے لوگ اس دن کے ہول سے محفوظ ہوں گے''۔ (آیت 89)۔

12. And will reward them, for what they patiently endured, garden and silk (garments). \*16

وَجَزْمِهُمْ عِمَا صَبَوْوا جَنَّةً اور عطاكرے كا انسي اس يہ ہو صبر کیا انہوں نے ہشت اور ريشي (لباس) - 16\*



\*16 Here the word sabr (patience) has been used in a very comprehensive sense. The whole worldly life of the righteous believers in fact has been described as a life of patience. From the time a man attains discretion, or believes, till death; his suppressing of unlawful desires, adhering to the bounds set by Allah, carrying out the duties enjoined by Him, sacrificing his time, his wealth, his effort, powers and abilities, even his life if so required, ignoring every greed and temptation, which might turn him away from Allah's way, meeting every danger and enduring every hardship faced on the way of the truth, giving up every gain and pleasure accruing from unlawful ways and means, bearing every loss and suffering and affliction

\*\*\*\*\*\*\*\*\*

incurred on account of his love for truth, and doing all this with full faith in the promise of Allah that He will bless the doer with the fruits of this righteous conduct not in this world but in the second life after death, turns the whole life of a believer into a life of patience, eternal and perpetual patience, all pervasive and life long patience.

16\* یہاں صبر برے وسیع معنی میں استعال ہوا ہے، بلکہ در حقیقت صالح اہل ایان کی پوری دنیوی زندگی ہی کو صبر کی زندگی قرار دیا گیا ہے۔ ہوش سنبھالنے یا ایمان لانے کے بعد سے مرتے دم تک کسی شخص کا اپنی ا جائز خواہشوں کو دبانا، الله کی باندھی ہوئی مدول کی پاپندی کرنا، الله کے عائد کیے ہوتے فرائض کو بجا لانا، الله کی خوشنودی کے لئے اپنا وقت، اپنا مال، اپنی محنتیں، اپنی قوتیں اور قابلتیں، حتیٰ کہ ضرورت پردنے پر اپنی جان تک قربان کر دینا ، ہراس لا کچ اور تر غیب کو ٹھکرا دینا جواللہ کی راہ سے ہٹانے کے لیے سامنے آئے ، ہر اس خطرے اور تکلیف کو ہر داشت کر لینا جو راہ راست پر چلنے میں پیش آئے، ہراس فائدے اور لذت سے دست بردار ہو جانا جو حرام طریقوں سے عاصل ہو، ہراس نقصان اور رنج اور اذبت کو برداشت کر جانا جو حق پرستی کی وجہ سے پہنچے، اور بیر سب کچھ اللہ تعالی کے اس وعدے پر اعتماد کرتے ہوئے کہنا کہ اس نیک رویے کے ثمرات اس دنیا میں نہیں بلکہ مرنے کے بعد دوسری زندگی میں ملیں گے، ایک ایسا طرز عمل ہے جو مومن کی پوری زندگی کو صبر کی زندگی بنا دیتا ہے۔ پیہ ہروقت کا صبر ہے، دائمی صبر ہے۔ ہمہ گیر صبر ہے اور عمر مجمر کا صبر ہے۔ (مزید تشریح کے لیے ملاحظہ ہو تغمیم القرآن ، جلد اول، البقرہ عاشیہ 60۔ آل عمران، حواشی 13، 107، 131 ـ الانعام، ماشيه 23 ـ جلد دوم، الانفال، حواشي 37، 47، يونس، ماشيه 9 ـ بود، ماشيه 11 ـ الرعد، ماشيه 39 ـ النحل، ماشيه 98\_ جلد سوم، مريم، ماشيه 40\_ الفرقان، ماشيه 94\_ القصص، حواشي 75، 100، العنكبوت، 97\_ جلد چهارم، لقان، حواشي 29، 56 ـ السجده، حاشيه 37 ـ الاحزاب، حاشيه 58 ـ الزمر، حاشيه 32 ـ حم السجده، حاشيه 38 <sub>-</sub> الثوري، ماشير 53 ) <u>-</u>

13. They will be reclining therein

upon high couches. They will not see therein burning sun, nor freezing cold.

کے اس میں دھوپ کی مدّت اور نه سردی کی ٹھر۔

14. And shall be near upon them shade thereof, and shall hang its fruits low within

reach.

اور قریب ہوں گے ان پر ان کے سانے اور لٹک رہے ہوں گے اسکے پھل جھکے ہونے ۔

وَ دَانِيَةً عَلَيْهِمُ ظِلْلُهَا وَ زُلِلتُ قُطُونُهَا تَنُالِيلاً

15. And there shall be passed round among them, vessels of silver, \*17 and goblets crystal. \*18

ویُطَافُ عَلَیْهِمْ بِانِیةٍ مِّنَ اور گردش کرائے بائیں گے انپر فِضَافُ عَلَیْهِمْ بِانِیةٍ مِّنَ بِرَن عِاندی کے اور آ بخورے فِضَةٍ وَ اکْوَابٍ کَانَتُ شَیْعَ کے۔

\*17 According to Surah Az-Zukhruf: Ayat 71, vessels of gold shall be passed round to them, but here of silver. This shows that vessels of gold as well as of silver shall be passed round to them as required by the occasion.

17\* سورہ زخرف آیت 71 میں ارشاد ہوا ہے کہ ان کے آگے سونے کے برتن گردش کرانے جا رہے ہوں گے۔ اس سے معلوم ہواکہ کبھی وہاں سونے کے برتن استعال ہوں گے اور کبھی چاندی کے۔

\*18 That is, though silver, it will be as transparent as glass, vessels of this kind of transparent, crystal like silver will be the special characteristic of the vessels in which drinks will be served to the people of Paradise.

18 \* يعنى وه ہوگى تو چاندى مگرشيشے كى طرف شفاف ہوگى۔ چاندى كى يہ قىم اس دنيا ميں نہيں پائى جاتى۔ يہ

صرف جنت کی خصوصیت ہوگی کہ وہاں شیشے جیسی شفاف چاندی کے برتن اہل جنت کے دسترخوان پر پیش کیے جائیں گے۔

16. Crystal from silver, which they will fill in due measure. \*19

قَوَارِيْرَاْ مِنْ فِضَةٍ قَلَّى وَهَا الْمِيْ فِالدى كَ جنيل وه جمرينك تَوَارِيْرَاْ مِنْ فِضَةٍ قَلَّى وَهَا اللهِ عَلَى الدازے كے مطابق ـ 19\*

\*19 "In due measure": filled accurately according to the desire of every person, neither over-filled nor under-filled. In other words, the attendants of the dwellers of Paradise will be so judicious and discerning that they will have accurate judgment about everybody whom they serve wine as to how much of it he wishes to drink. (For the characteristics of the wine of Paradise, see Surah As-Saaffat: Ayats 45-47 and the E.Ns 24-27, Surah Muhammad: Ayat 15 and E.N. 22, Surah At-Tur: Ayat 23 and E.N. 18, Surah Al-Waqiah: Ayat 19 and E.N. 10).

19\* یعنی ہر شخص کے لیے اس کی خواہش کے ٹھیک اندازے کے مطابق ساغر بھر بھر کر دیے جانیں گے۔ منہ وہ اس کی خواہش سے کم ہول گے منہ زیادہ۔ بالفاظ دیگر اہل جنت کے غدام اس قدر ہوشیار اور تمیز دار ہوں گے کہ وہ جس کی خدمت میں جام شراب پیش کریں گے اس کے متعلق ان کو پورا اندازہ ہو گا کہ وہ کتنی شراب پینا جاہتا ہے۔ (جنت کی شراب کی خصوصیات کے متعلق ملاظم ہو تفہیم القرآن ، جلد چارم، الصافات، آیات 45 تا 47، حواشی 24 تا 27۔ جلد پہنم، سورہ محد، آیت 15، عاشیہ 22۔ الطور، آیت 23، عاشیہ 18 ـ الواقعه، آيت 19، ماشير 10) ـ

17. And they will be given to drink therein a cup whose mixture is

مِزَاجُهَا زَنْجَبِيْلاً ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

وَيُسْقَوْنَ فِيْهَا كَأْسًا كَانَ اور الكوبلايا جائے گااس میں ایسا



| of ginger.                                 | کی۔                                       |                                      |
|--------------------------------------------|-------------------------------------------|--------------------------------------|
| 18. A fountain therein named Salsabil. *20 | ایک چشمہ اس میں جس کا نام *20 جب سلسبیل ۔ | عَيْنًا فِيهَا تُسَمَّى سَلْسَبِيلاً |

\*20 This is to suit the taste of the Arabs who liked the wine flavored with ginger mixed water. But this flavoring will not be achieved by adding ginger mixed water to it: it will be a natural fountain which will have the flavor of ginger but without its bitterness; Therefore, it will be called Salsabil, which implies such water as flows gently and pleasantly down the throat on account of its being sweet, light and palatable. Most commentators think that the word salsabil has been used here as an adjective of the fountain and not as a name for it.

20\*اہل عرب چونکہ شراب کے ساتھ سونٹھ ملے ہوئے یانی کی آمیز ش کوپسند کرتے تھے، اس لیے فرمایا گیا کہ وہاں ان کو وہ شراب بلائی جائے گی جس میں سونھ کی آمیز ش ہوگی۔ لیکن اس کی آمیز ش کی صورت یہ نہ ہوگی کہ اس کے اندر سونٹے ملا کر بانی ڈالا جائے گا، بلکہ یہ ایک قدرتی چشمہ ہو گا جس میں سونٹے کی خوشبوتو ہوگی مگر اس کی تلخی نہ ہوگی، اس لیے اس کا نام سلسبیل ہو گا۔ سلسبیل سے مراد ایسا پانی ہے جو میٹھا، ہلکا اور خوش ذائقہ ہونے کی بنا پر علق سے بسولت گزر جائے۔ مفسرین کی اکثریت کا خیال یہ ہے کہ یمال سلسبیل کا لفظ اس چشے کے لیے بطورِ صفت استعال ہوا ہے نہ کہ بطور اسم۔

19. And will going round among them of boys everlasting youth. When you see them, you would

کرو انکو موتی مجھرے ہوئے \_ 21\*

وَ يَطُونُ عَلَيْهِمُ وِلْدَانُ الراتِ عِلِيهِمُ وَلْدَانُ الراتِ عِلِيةِ مول كَ ان ميں لَّعُلَّكُوْنَ أَ إِذَا سَالَيْتَهُمْ الرِكِ مِيشِهُ نُوعُمِر مِنْ واللهِ عَلَيْهُ وَعُمِر مِنْ والله حَسِبْتَهُمُ لُؤُلُوًا مَّنْتُوْمًا اجبتم ان كوديكموتوتم خيال think them pearls scattered. \*21

\*21 For explanation, see Surah As-Saaffat: E.N. 26, Surah At-Tur: E.N. 19, Surah Al-Waqiah: E.N. 9.

21 \* تشریح کے لیے ملاظم ہو تفہیم القرآن، جلد چارم، الصافت، عاشیہ 26۔ جلد پہنم الطور، عاشیہ 19، الواقعہ

20. And when you look there, you would see delight, and a kingdom, magnificent. \*22

وَإِذَا سَ أَيْتَ ثَمَّ سَ أَيْتَ نَعِيْمًا اورجب تم ويحمو وبال تو ديحمو ك نعمت اور سلطنت عظيم الثان

وَّمُلُكًا كَبِيْرًا ﴿

\*22 Even if a person might have lived a pauper in the world, in the Hereafter when he is admitted to Paradise, on the basis of his good deeds, he will live as though he were the owner of a splendid kingdom.

22\*یعنی دنیا میں خواہ کوئی شخص فقیر بے نواہی کیوں نہ رہا ہو، جب وہ اپنے اعال خیر کی بنا پر جنت میں جائے گاتو وہاں اس شان سے رہے گاکہ گویا وہ ایک عظیم الثان سلطنت کا مالک ہے۔

21. Upon them shall be the garments of fine silk which is brocade. \*23 And they shall be adorned with bracelets of silver. \*24 And their Lord shall give them to

ہوں گے ان پر لباس باریک ریشم کے جو سبز ہواور اطلس کے\*23 \_ green, and of اور انہیں یہنانے جاتیں گے گئیں ا عاندی کے<sup>24\*</sup> ۔ اور ان کا رب پلانے گا انکو نہایت یائیزہ شراب

علِيهُمُ ثِيابُ سُنُكْسِ خُضُرٌ وَّالْسَتَبُرِيُّ ۚ وَحُلُّوا أَسَاوِمَ مِنَ فِضَةٍ وَ سَقْهُمْ رَبُّهُمُ شَرَابًا طَهُوْمًا \*23 The same theme has been expressed in Surah Al-Kahf: Ayat 31, thus: "They (the dwellers of Paradise) will wear colored robes of silk and rich brocade and will be reclining upon raised thrones." On this basis, the opinion of the commentators who have expressed the view that this implies the sheets of cloth which will be hanging over their thrones or bedsteads or that this would be the dress of the boys who would be moving about serving them does not seem to be correct.

23\* یہی مضمون سورہ کھن آیت 31 میں گرر چکا ہے کہ ویلبسون ثیابا خضر ا من سندس و استبرق متکئین فیھا علی الابرائک۔ ''وہ (اہل جنت) باریک ریثم اور اطلس و دیبا کے سبز کیردے پہنیں گے، او پنجی مندوں پر تکیے لگا کر بیٹھیں گے ''۔ اس بنا پر ان مفسرین کی رائے صبح نہیں معلوم ہوتی جنہوں نے یہ خیال ظاہر کیا ہے کہ اس سے مراد وہ کیردے ہیں جوان کی مندوں یا مہریوں کے اوپر لئکے ہوئے ہول گے، یا یہ ان لڑکوں کا لباس ہو گا جوانکی فدمت میں دوڑتے بھر رہے ہوں گے۔

\*24 In Surah Al-Kahf: Ayat 31, it has been said: "They will be adorned with bracelets of gold." This same theme has also occurred in Surah Al-Hajj: Ayat 23 and Surah Fatir: Ayat 33 above. When all these verses are read together, three possibilities become obvious. (1) That sometimes they would like to wear bracelets of gold and sometimes bracelets of silver, both kinds of the ornaments being available for use as and when required; (2) that they will wear bracelets of both gold and silver at the same time, for the combination of the two enhances the personal charms of the wearer; (3) that whosoever desires will wear

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

bracelets of gold and whosoever desires will wear bracelets of silver. As for the question, why will the men be adorned with the ornaments when these are usually worn by the women? The answer is that in the ancient times the custom was that the kings and their nobles used to adorn their hands and necks and the crowns of their heads with different kinds of ornaments. In Surah Az-Zukhruf: Ayat 53, it has been said that when the Prophet Moses (peace be upon him) arrived in the Pharaoh's court in his simple dress, with only a staff in hand, and told him that he was a Messenger sent by Allah, Lord of the worlds, the Pharaoh said to his courtiers: "What kind of a messenger is he, who has appeared before me in this state? If he was sent by the King of the universe, why were not bracelets of gold sent down on him, or a company of angels as attendants?"

24 \* مورہ کمت آیت 31 میں فرمایا گیا ہے بحلون فیھا من اسادی من ذھب '' وہ وہاں ہونے کے کھٹول سے آراستہ کیے جائیں گے''۔ یہی مضمون سورہ ج آیت 23، اور سورہ فاطر آیت 33 میں بھی ارشاد ہوا ہے۔ ان سب آیتوں کو ملا کر دیکھا جائے تو تین صورتیں ممکن محوس ہوتی ہیں۔ ایک یہ کہ تھی وہ چاہیں گے تو سب آیتوں کو ملا کر دیکھا جائے تو تین صورتیں ممکن محوس ہوتی ہیں۔ ایک یہ کہ کہ وہ وہ چاہیں گے دونوں چزیں ان کے صب خواہش موہود ہونگیں۔ دوسرے یہ کہ سونے اور چاندی کے کنگن پہن لیں گے۔ دونوں چزیں ان کے دونوں کو ملا دینے سے من دو بالا ہو جاتا ہے۔ تیسرے یہ کہ جس کا جی چاہے گا سونے کے کنگن پہنے گا اور ہو چاہے گا چاہے گا جو بہنانے کا کیا موقع ہے ؟ اس کا جواب یہ ہے کہ قدیم زمانے میں بادشاہوں اور رئیدوں کا طریقہ یہ تھاکہ وہ ہا تھوں اور گلے اور سر کے تاجوں میں طرح طرح کے زیورات استعال کرتے تھے، بلکہ ہمارے زمانے میں برطانوی ہند کے سرکے تاجوں میں طرح طرح کے زیورات استعال کرتے تھے، بلکہ ہمارے زمانے میں برطانوی ہند کے راجاقل اور نولیوں تک میں یہ دستور رائج رہا ہے۔ سورہ زخون میں بیان ہوا ہے کہ صفرت موسیٰ جب اپ

سادہ لباس میں بس ایک لائمی لیے ہوئے فرعون کے دربار میں پنچے اور اس سے کا کہ میں اللہ رب العالمین کا بھیجا ہوا پیغمبر ہوں تو اس نے اپنے درباریوں سے کا کہ یہ اچھا سفیر ہے جو اس مالت میں میرے سامنے آیا ہے، فلو لا القی علیہ اسو ہ قمن ذھب او جاء معہ الملئکہ مقتر نین۔ (آیت 53)۔ یعنی اگریہ زمین و آسمان کے بادشاہ کی طرف سے جھیجا گیا ہوتا تو کیوں نہ اس پر سونے کے کئی آثارے گئے ؟ یا ملائکہ کا کوئی لشکر اس کی اردلی میں آتا۔

\*25 Two kinds of the wine have been mentioned above, first that to which water will be added from the fountain of camphor; second that to which water will be added from the fountain of ginger, After these, making mention of another wine, with the remark that their Lord shall give them a pure wine to drink, gives the meaning that this will be some superior kind of wine, which they will be given to drink as a special favor from Allah.

25\* پہلے دو شرابوں کا ذکر گزر چکا ہے۔ ایک وہ جس میں چشمہ کافور کی آمیز ش ہوگی۔ دوسری وہ جس میں چشمہ زنجبیل کی آمیز ش ہوگی۔ ان دونوں شرابوں کے بعد اب چر ایک شراب کا ذکر کیا ہے اور یہ فرمایا ہے کہ ان کا رب انہیں نمایت پائیزہ شراب پلائے گا، یہ معنی رکھتا ہے کہ یہ کوئی اور بہترین نوعیت کی شراب ہو گی جو الله تعالی کی طرف سے فضل خاص کے طور پر انہیں بلائی جائے گی۔

22. Indeed, this is for you a reward, and your endeavor has been appreciated. \*26

اِنَّ هٰنَا کَانَ لَکُمْ جَزَآءً وَّ بِیثک بیہ ہے تہارا صلہ اور ہوئی کَانَ سَعُیکُمْ هُشُکُوْمًا تہاری محنت قابل قدر۔26\*



\*26 In the original, kana sayu kum mashkura: "your endeavors have been accepted and recognized." Saii implies the entire lifework that a person accomplished in

the world, the works and objectives to which he applied his energies and abilities; and its being mashkur means that Allah has appreciated it. Shukr when expressed by the servant to God implies his gratefulness to Him for His blessings, and when it is expressed by God for the servant, it means that He has appreciated his services. It is indeed the kindness of the Master that He should appreciate the endeavors of the servant when the servant has only carried out his duties according to the Master's will.

26\*اصل الفاظ میں کان سعیکھ مشکورا۔ یعنی تہاری سعی مشکور ہوئی۔ سعی سے مراد وہ یورا کارنامہ حیات ہے جو بندے نے دنیا میں انجام دیا۔ جن کاموں میں اس نے محنتیں اور جن مقاصد کے لیے اس نے اپنی کوشٹیں صرف کیں ان سب کا مجموعہ اس کی سعی ہے اور اس کے مشکور ہونے کا مطلب یہ ہے کہ الله تعالی کے ہاں وہ قابل قدر قراریانی۔ شکریہ جب بندے کی طرف سے خدا کے لیے ہوتواس سے مراداس کی تعمتوں پر احیان مندی ہوتی ہے، اور جب خدا کی طرف سے بندے کے لیے ہوتواس کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ الله تعالی نے اس کی خدمات کی قدر فرمائی۔ آقاکی یہ بہت بردی عنایت ہے کہ بندہ جب اس کی مرضی کے مطابق اپنا فرض انجام دے تووہ اس کا شکریہ اداکرے۔

23. Indeed, it is We who have sent down to you (O Muhammad) Quran in stages. \*27



\*27 Though the addressee here apparently is the Prophet (peace be upon him), the discourse is directed to the disbelievers who said, "Muhammad (peace be upon him) composes the Quran deliberately by himself piece by piece; had it been from Allah, it would be revealed all at once. At

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

some places on the Quran this objection bas been cited and answered (see E.Ns 102, 104, 105, 106 of Surah An-Nahl and E.N. 119 of Surah Bani Israil), but here Allah has answered it without citing it, saying emphatically: "It is We Who are sending it down, it is not the composition of Muhammad, and it is We Who are sending it gradually. That is, it is the requirement of Our wisdom that We should not send down Our message all together in a book form, but should send it piece by piece."

27\* يهاں مخاطب بظاہر نبی اللّٰ ﷺ میں، ليكن دراصل روئے سخن كفار كى طرف ہے۔ كفار مكہ كہتے تھے كہ محمد آجاتا۔ قرآن مجید میں بعض مقامات پر ان کا یہ اعتراض نقل کر کے اس کا جواب دیا گیا ہے۔ (مثال کے طور پر ملاحظہ ہو تفہیم القرآن، جلد دوم، النحل، حواشی 102 مے 104 مے 106 میں اسرائیل، 119) اور یہاں اسے نقل کئے بغیر الله تعالی نے پورے زور کے ساتھ فرمایا ہے کہ اس کے نازل کرنے والے ہم ہیں، یعنی محد الله والتي الله الله عن مصنف نهيس ميں اور ہم ہي اس كو بندر بج مازل كر رہے ميں، يعني بيہ ہماري حكمت كا تقاضا ہے کہ اپنا پیغام بیک وقت ایک کتاب کی اشکل میں نازل بنہ کر دیں ، بلکہ اسے تھوڑا تھوڑا کر کے جیجیں۔

24. So be patient for the command of your Lord, \*28 and do obey from among them, sinner or ungrateful. \*29

تُطِعُ مِنْهُمُ الْجُمَّا أَوْ كَفُوْمًا الْكِيْ اللهُ میں سے کسی گنا ہگار یا ناشکرے کی

فَاصْبِرُ لِحُكُمِ سَبِّكَ وَلَا بِي صبركرواين رب كے فيلے

\*28 "Be patient": Face patiently the hardships and difficulties of the great Mission your Lord has entrusted to upon you; endure firmly and steadfastly whatever comes to

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

pass, without showing any weakness in this regard. 28 \* یعنی تمهارے رب نے جب کارِ عظیم پر تمہیں مامور کیا ہے اس کی سختیوں اور مشکلات پر صبر کرو، جو کچھ بھی تم پر گزر جائے اسے پا مردی کے ساتھ بر داشت کرتے چلے جاؤاور پائے ثبات میں لغزش نہ آنے دو۔ \*29 "Do not obey": Do not yield to any one of them so as to give up preaching of the true faith; do not be inclined to make even the least change in the religious beliefs for the sake of any denier of the truth, or in the moral teachings for the sake of a wicked person. Proclaim whatever is unlawful and forbidden to be so openly even if an immoral person might press you hard to show some lenience in this condemnation, and proclaim whatever is false as false and whatever is true as true publicly even if the disbelievers might use all their influence to silence you, or to make you adopt a little lenience in this regard. 29 \* یعنی ان میں سے کسی سے دب کر دین حق کی تبلیغ سے بازینہ آؤ، اور کسی بدعل کی خاطر دین کی اخلاقی تعلیات میں، یاکسی منکر حق کی خاطر دین کے عقائد میں ذرہ برابر بھی ترمیم و تغیر کرنے کے لیے تیار نہ ہو۔ جو کچھ حرام و ناجائز ہے اسے بر ملا حرام و ناجائز کھو، خواہ کوئی بد کار کتنا ہی زور لگائے کہ تم اس کی مذمت میں ذراسی نرمی ہی برت لو۔ اور جو عقائد باطل میں انہیں تھلم کھلا باطل اور جو حق میں انہیں علانیہ حق کھو، چاہے کفار تمهارا منه بندکرنے، یا اس معاملہ میں کچھ نرمی اختیار کر ٰلینے کے لیے تم پر کتنا ہی دباؤ ڈالیں۔ 25. And remember وَ اذْكُرِ السُمَ سَرِّلِكَ بُكُرَةً اور ذكر كرتے رہوائے رب كے the name of your Lord morning and نام کا صبح اور شام ۔ وَّأُصِيلًا فَيَ evening. And during وَمِنَ النَّيْلِ فَاشْجُلُ لَهُ اور رات كو سجدے كرواسكے آگے the night, prostrate وَسَبِّحُهُ لَيُلاَّ طَوِيْلاً ﴿ اور تسبیح کرتے رہواسکی رات میں before Him, and glorify Him

night for long duration. \*30

برى ديرتك\_<sup>\*30</sup>

\*30 The rule followed in the Quran is that wherever the Muslims have been exhorted to show patience against the disbelievers, immediately after it they have been commanded to remember Allah much and to observe the Prayer, which automatically implies that the power needed to meet the resistance of the enemies of the truth in the way of true faith can be obtained only by this means. To remember Allah morning and evening may also imply remembering Allah always but when the command to remember Allah at specific times is given, it implies the salat (Prayer). In this verse, bukrah means the morning and asil the time from the sun's decline till sunset, which obviously covers the Zuhr and the Asr times. Night starts after sunset; therefore, the command "to prostrate yourself in the night" would apply to both the Maghrib and the Isha Prayers. Then, the command "to glorify Allah in the long hours of night", clearly points to the time of the Tahajjud Prayer. (see E.Ns 92-97 of Surah Bani Israil, E.N. 2 of Surah Al-Muzzammil). This also shows that these have been the Prayer times in Islam from the beginning. However, the command making the Prayer obligatory five times a day with fixed times and number of rakahs was given on the occasion of miraj (ascension).

30 \* قرآن کا قاعدہ ہے کہ جال مجھی کفار کے مقابلہ میں صبر و ثبات کی تلقین کی گئی ہے وہاں اس کے فوراً بعد الله کے ذکر اور نماز کا حکم دیا گیا ہے، جس سے خود بخود یہ بات ظاہر ہوتی ہے کہ دین حق کی راہ میں دشمنانِ حق کی مزاحمتوں کا مقابلہ کرنے کے لیے جس طاقت کی ضرورت ہے وہ اسی چیز سے حاصل ہوتی ہے، صبح

وشام الله كا ذكر كرنے سے مراد ہميشہ الله كوياد كرنا بھى ہو سكتا ہے، مگر جب الله كى ياد كا عكم اوقات كے تعين كے ساتھ ديا جائے تو پھر اس سے مراد نماز ہوتى ہے۔ آيت ميں سب سے پہلے فرمايا اذكر اسھر بہك بكرة و اصيلا۔ بكرہ عربی زبان ميں صبح كو كہتے ہيں اصيل كا لفظ زوال كے وقت سے غروب تك كے ليے استعال كيا جاتا ہے جس ميں ظہراور عصر كے اوقات آجاتے ہيں۔ پھر فرمايا و من اليل فاسجد له۔ رات كا وقت غروب آفتاب كے بعد شروع ہو جاتا ہے، اس ليے رات كو سجدہ كرنے كے حكم ميں مغرب اور عشاء، دونوں وقوں كى نمازيں شامل ہو جاتی ہيں۔ اس كے بعد بيد ارشاد كہ رات كے طويل اوقات ميں اس كى تشاء، دونوں وقوں كى نمازيں شامل ہو جاتی ہيں۔ اس كے بعد بيد ارشاد كہ رات كے طويل اوقات ميں اس كى تبيع كرتے رہو، نماز شجدكى طرف صاف اشارہ كرتا ہے۔ (مزيد تشریح كے ليے طلاظہ ہو تفيم القرآن ، جلد دوم، بنی اسرائيل ہوا شي 92 تا ہو۔ جلد ششم ، المزمل ، عاشيه 2)۔ اس سے يہ بھى معلوم ہوا كہ نماز كے يہى اوقات اور ركھوں كے تعين كے ساتھ بنوقة تازكى فرضيت كا حكم معراج كے موقع پر ديا گيا ہے۔

27. Indeed, these people love the quickly attainable (world), and leave behind them a heavy Day. \*31

وَيُ لِهُ وَاللّٰهِ الْعَاجِلَةَ اللّٰهِ اللهِ الللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللللهِ اللللهِ اللهِ الللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

\*31 That is, the reason why the disbelieving Quraish still persist in the errors and deviations of belief and morality and why they turn a deaf ear to your invitation to the truth is, in fact, their worship of the world and their heedlessness of the Hereafter. Therefore, the way being followed by a true God-worshipper is so different from and opposed to their way that there can be no question of any compromise between them.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

31 \* یعنی یه کفار قریش جن وجه سے اخلاق اور عقائد کی گمراہیوں پر مصر ہیں، اور جن بنا پر آپ کی دعوتِ حق کے لیے ان کے کان بہرے ہو گئے ہیں، وہ دراصل ان کی دنیا پرستی اور آخرت سے بے فکری و بے نیازی ہے۔ اس لیے ایک سچے خدا پرست انسان کا راستہ ان کے راستے سے اتنا الگ ہے کہ دونوں کے درمیان کسی مصالحت کا سرے سے کوئی سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔

28. It is We who have created them, and We have made strong their joints. And when We will, We can replace with others like them with complete change. \*32

عامیں تو بدل دیں انہی کی طرح کے دوسرے مکل تبدیلی

نَّحُنُ خَلَقُنْهُمُ وَ شَكَدُنَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ المِلمُلِي المِلمُ المِلمُلْمُ المِلمُلِي ال اَسْرَهُمْ وَ إِذَا شِئْنَا بَلَّالْنَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللّ اَمُثَا لَمُعُدِ تَبُدِيلاً

- \*32 The sentence, "And when We will, We can replace with others like them with a complete replacement" can have several meanings:
- (1) That whenever We please We can destroy them and replace them by other people of their own kind, who will be different from them in conduct;
- (2) That whenever We please We can change their forms; that is, just as We can make someone healthy and sound in body, so also We have the power to make somebody a paralytic, cause someone to be struck with facial paralysis and other to fall a victim to some disease or accident and become a cripple permanently;
- (3) That whenever We will We can recreate them in some other form after death.

32\*اصل الفاظ میں اذا شنا بدلنا امثاله عر تبديلاً۔ اس فقرے کے کئی معنی ہوسکتے میں۔ایک بید کہ ہم جب چامیں انہیں ہلاک کر کے انہی کے جنس کے دوسرے لوگ ان کی جگہ لا سکتے میں جواپنے کردار میں ان سے مختلف ہوں گے۔ دوسرے یہ کہ ہم جب جامیں ان کی شکلیں تبدیل کر سکتے ہیں، یعنی جس طرح ہم کسی کو تندرست اور سلیم الاعضاء بنا سکتے ہیں اسی طرح ہم اس پر بھی قادر ہیں کہ کسی کو مفلوج کر دیں، کسی کو لقوہ مار جانے اور کوئی کسی بیماری یا عادثے کا شکار ہوکر ایا ہج ہوجائے۔ تیسرے یہ کہ ہم جب چاہیں موت کے بعدان کو دوبارہ کسی اور شکل میں پیدا کر سکتے ہیں۔

29. Indeed, this is a reminder. whoever wills, let him take to his Lord a way.

عاب افتیارکر لے اپنے رب کیطرف راسته ۔

إِنَّ هَٰذِهٖ تَنُ كِرَةٌ ۚ فَمَنْ شَآءً اللَّهُ لِهِ الْعَلَى لِهِ الْعَلَى لِهِ الْعَلَى اللَّهِ النَّخَنَ إلى مَبِّهِ سَبِيلاً

**30. And** you cannot will except that Allah wills. \*33 Indeed, Allah is All knowing, All Wise.

اور نہیں تم چاہ سکتے مگریہ کہ منظور ہو الله کو <sup>33\*</sup>۔ بیشک الله ہے جاننے والا <sup>حک</sup>مت والا \_

وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَنْ يَّشَاءَ اللهُ اللهُ كَانَ عَلِيمًا

- \*33 Three things have been said in these
- (1) That whoever wills may adopt the way to his Lord;
- (2) that one's willing to do a thing is not enough unless Allah so wills;
- (3) That Allah is All-Knowing, All-Wise.

If one considers these three things deeply one can fully understand the relationship between man's freedom of choice and Allah's Will, and it helps to remove all the confusions from the people's minds about the question of destiny.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

The first verse shows that in this world the authority granted to man is only to the extent that he may decide to adopt any one of the different courses available for passing life here. This is the freedom of choice that Allah has given to him. For example, when a man confronts the question of earning a living for himself, he finds many ways before him of which some are lawful, as for example lawful kinds of labor, service, trade and business, industry, or agriculture, and some are unlawful as thievery, robbery, picking pockets, prostitution, trading in money (on interest), gambling, bribery and unlawful kinds of services and business, etc. The decision to adopt any one of these ways has been left to man's own free choice as to how he would like to earn his living. Likewise, there are different modes of morality. On the one side, there are the good qualities, like honesty, nobility, decency, justice, pity, sympathy and chastity, and on the other, the evil traits like wickedness, meanness, tyranny, dishonesty, and frivolity. Man has full freedom to adopt any mode of morality he likes. The same is the case with religion; man has many ways open before him in this regard also; atheism and denial of God, polytheism and idol worship, different combinations of monotheism and polytheism, and the unalloyed creed of God worship which is taught by the Quran. In these also, the decision to choose has been left to man as to which of them he wants to adopt. Allah does not impose on him any decision of His own. If man may like to choose a lawful means of earning his living, Allah will not force him to adopt an unlawful means for it. Or that, man may like to

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

follow the Quran, Allah will not force him to become an atheist, polytheist or disbeliever. Or that, man may like to become a good man, Allah will not force him to become an evil man.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

But after man has exercised this freedom of choice whether can he practically also do the same which he wants to do, depends on Allah's Will, His leave and His grace. If the Will of Allah be to let the man do what he has willed or decided to do, then alone can he do it; otherwise he cannot do anything without Allah's Will and His leave, however hard and seriously he may try to do it. This same thing has been said in the second verse. This can be explained by an example. If man had been delegated all the powers in the world and permitted to do whatever he pleased, the system of the world would have been disrupted. One murderer was enough to murder all the people in the world if he were given the freedom to kill anybody he liked. One pickpocket could pick the pocket of everyone if he were given the option to pick anyone's pocket he pleased. One thief was enough to steal whatever he liked; one adulterer to commit rape on every woman, one robber to plunder every house, if each one of these had full powers to act as he desired. Therefore, Allah has kept this in His own power whether He may allow or disallow the man to follow the right or the wrong path that he chooses to follow or not. The person who, giving up error, wants to adopt the right way is also granted righteousness only by Allah's leave and will. However, the condition is that the decision to give up error and choose guidance should have been taken by the man

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

himself; otherwise just as Allah does not make anybody a thief or murderer or atheist or polytheist forcibly, so also He does not make anybody a believer forcibly.

After this, the third verse removes the misunderstanding whether Allah's willing may not be arbitrary. That is why it has been said that "Allah is All-Knowing, Al-Wise." That is whatever He does, He does it on the basis of knowledge and wisdom; therefore, there can be no possibility of any error in His decisions. He decided with full knowledge and wisdom as to who should be given a particular kind of help and who should not be given it, who should be allowed to do a particular work and who should not be allowed to do it. To the extent that Allah provides opportunities to man and makes the conditions favorable for him, he can work according to his desire, whether it be good or evil. The question of guidance also is no exception to it. Allah alone knows on the basis of His knowledge and He alone determines on the basis of His wisdom as to who deserves to be guided and who does not. (see E.N. 41 of Surah Al-Muddaththir).

33\* یعنی کسی شخص کا نصیحت عاصل کرنا سراسراس کی اپنی مثلیت ہی پر موقوف نہیں ہے، بلکہ اسے نصیحت اسی وقت نصیب ہوتی ہے جب کہ اللہ کی مثلیت بھی ہوکہ وہ اسے نصیحت عاصل کرنے کی توفیق بخشے۔ دوسرے الفاظ میں یماں اس حقیقت کا اظہار کیا گیا ہے کہ بندے کا کوئی فعل بھی تنها بندے کی اپنی مثلیت سے ظہور میں نہیں آنا، بلکہ ہر فعل اسی وقت پایہ شخمیل کو پہنچتا ہے جب خدا کی مثلیت بندے کی مثلیت سے مل جائے۔ یہ ایک نہایت نازک مسلہ ہے جے نہ سجھنے سے انسانی فکر بحثرت محموری کھاتی ہے۔ انسان ہو کچھ بھی کرنا چاہے وہ اسی وقت کر سکتا ہے جبکہ اللہ بھی یہ چاہے کہ انسان کو وہ کام کرنے دیا

جائے۔ یہی معاملہ ہدایت اور ضلالت کا جمی ہے۔ انسان کا محض خود ہدایت چاہنا اس کے لیے کافی شہیں ہے کہ اسے ہدایت مل جائے، بلکہ اسے ہدایت اس وقت ملتی ہے جب الله اس کی اس خواہش کو پورا کرنے کا فیصلہ فرما دیتا ہے۔ اس طرح صلالت کی خواہش بھی محض بندے کی طرف سے ہونا کافی شہیں ہے۔ بلکہ جب الله اس کے اندر گراہی کی طلب پاکریہ فیصلہ کر دیتا ہے کہ اسے خلط راستوں میں بھیجنے دیا جائے تب وہ ان راہوں میں بھٹک نکاتا ہے جن پر الله اسے جانے کا موقع دے دیتا ہے۔ مثال کے طور پر اگرکوئی چور بننا چاہے تو محض اس کی یہ خواہش اس کے لیے کافی شہیں ہے کہ جمال جس کے گھر میں گھس کر وہ جو کچھ چاہے پر الے بائے، بلکہ الله اپنی عظیم حکمتوں اور مصلحوں کے مطابق اس کی اس خواہش کو جب اور جس قدر اور جس شکل میں پوراکر نے کا موقع دیتا ہے اسی مدتک وہ اسے پوراکر سکتا ہے۔

31. He admits whom He wills into His mercy. And the wrongdoers, He has prepared for them a painful punishment. \*34

\*34 In this verse "wrongdoers" imply the people whom the revelations of Allah and the teachings of His Prophet (peace be upon him) may reach, yet they deliberately and consciously decide that they would not obey and follow them. This also includes those unjust people who may plainly say that they do not accept the revelation as God's revelation and the Prophet as God's Prophet, or that they do not believe in God at all, and also those wicked people who may not refuse to believe in God and the Prophet and the Quran, but they are resolved not to obey and follow

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

\*\*\*\*\*\*\*\*\*

