

Al-Aala ٱلاَّعْلَى

بِسَمِ ٱللهِ ٱلرَّحْمُنِ ٱلرَّحِيمِ

In the name of Allah, Most Gracious, Most Merciful

## Name

The Surah takes its name from the word *al-Aala* in the very first verse.

## **Period of Revelation**

The subject matter shows that this is one of the earlier Surahs to be revealed, and the words: We shall enable you to recite, then you shall never forget of verse 6 also indicate that it was sent down in the period when the Messenger (peace be upon him) was not yet fully accustomed to receive revelation and at the time revelation came down he feared lest he should forget its words. If this verse is read along

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

with verse 114 of Surah TaHa and verses 16-19 of Surah Al-Qiyamah and the three verses are also considered with regard to their styles and contexts, the sequence of events seems to be that first in this Surah the Prophet (peace be upon him) was reassured to the effect: Do not at all worry: We shall enable you to recite this word, then you shall not forget it. Then after a lapse of time, on another occasion, when the Surah Al-Qiyamah was being revealed, the Prophet (peace be upon him) involuntarily began to rehearse the words of the revelation. Thereupon it was said: O Prophet do not move your tongue to remember this revelation hastily. It is for Us to have it remembered and read. Therefore when We are reciting it, listen to its recital carefully. Again, it is for Us to explain its meaning. Last of all, on the occasion of the revelation of Surah TaHa, the Prophet (peace be upon him) on account of human weakness, again became afraid lest his memory should fail to preserve some portion of the 113 verses which were continuously revealed at that time, and therefore, he began to memorize them. Thereupon, it was said: And see that you do not hasten to recite the Quran before its revelation is completed to you. After this, it never so happened that he felt any such danger. For, apart form these three places, there is no other place in the Quran where there might be a reference to this matter.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

**Theme and Subject Matter** 

This short Surah contains three themes: Tauhid, instructions to the Prophet (peace be upon him) and the Hereafter.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

In the first verse, the doctrine of Tauhid has been compressed into a single sentence, saying that Allah's name should be glorified and exalted, i.e. He should not be remembered by any name which might reflect a deficiency, fault, weakness, or an aspect of likeness, with created beings, for the root of all false creeds in the world are wrong concepts about Allah, which assumed the form of an erroneous name for His glorious and exalted Being. Therefore, for the correction of the creed, the primary thing is that Allah Almighty should be remembered only by the beautiful names which suit and befit Him.

In the next three verses, it has been said: Your Lord, glorification of Whose name is being enjoined, is He Who created everything in the universe, proportioned it, set it a destiny, taught it to perform the function for which it is created, and you witness this manifestation of His power day and night that He creates vegetation on the earth as well as reduces it to mere rubbish. No other being has the power to bring about spring, nor the power to prevent autumn.

Then, in the following two verses, the Prophet (peace be upon him) has been consoled, as if to say: Do not worry as to how you will remember word for word the Quran that is being revealed to you. It is for Us to preserve it in your memory, and its preservation is not in any way the result of any excellence in you but the result of Our bounty and favor, otherwise if We so will, We can cause you to forget it. Then, the Prophet (peace be upon him) has been told: You have not been made responsible to bring everyone on to the

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

right path; your only duty is to convey the truth, and the simplest way of conveying the truth is that admonition be given to him who is inclined to listen to the admonition and accept it, and the one who is not inclined to it, should not be pursued. The one who fears the evil consequences of deviation and falsehood, will listen to the truth and accept it, and the wretched one who avoids listening to and accepting it, will himself see his evil end.

The discourse has been summed up, saying: Success is only for those who adopt purity of belief, morals and deed, and remember the name of their Lord and perform the Prayer. But, on the contrary, the people are wholly lost in seeking the ease, benefits and pleasures of the world, whereas they should actually endeavor for their well being in the Hereafter, for the world is transitory and the Hereafter everlasting and the blessings of the Hereafter are far better than the blessings of the world. This truth has not been expressed only in the Quran but in the books of the Prophets Abraham and Moses (peace be upon them) too, it had been brought to the notice of man.

ہلی ہی آیت سبح اسم بربک الاعلیٰ کے لفظ الاعلیٰ کو اس سورت کا نام قرار دیا گیا ہے۔

زمانۂ نزول

اس کے مضمون سے بھی یہ معلوم ہوتا ہے کہ یہ بالکل ابتدائی دور کی نازل شدہ سورتوں میں سے ہے، اور
آیت نمبر6 کے یہ الفاظ بھی کہ '' ہم تمہیں پڑھوا دیں گے، چرتم نہیں بھولوگے ''

ایک مبرہ سے یہ الفاظ می کہ مہم کی چو وادیں سے ، پسر م کی بحوو سے بیات مبرہ کے بیات میں بحوو سے بیات میں کہ یہ اس زمانے میں نازل ہوئی تھی جب رسول الله صلی الله علیہ وآلہ و سلم کو ابھی وحی افذ کرنے کی اچھی طرح مثق نہیں ہوئی تھی اور نزول وحی کے وقت آپ کو اندیشہ ہوتا تھا کہ کہیں میں اس کے

الفاظ بھول نہ جاؤں۔ اس آیت کے ساتھ اگر سورہ طہٰ کی آیت 114 اور سورہ قیامہ کی آیات 16–19 کو ملا کر دیکھا جائے، اور تینوں آیتوں کے اندازِ بیان اور موقع و محل پر بھی غور کیا جائے تو واقعات کی ترتیب یہ معلوم ہوتی ہے کہ سب سے پہلے اس سورت میں حضور صلی الله علیہ وآلہ و سلم کواطمینان دلایا گیا کہ آپ فکریہ کریں، ہم یہ کلام آپ کو پڑھوا دیں گے اور آپ اسے یہ بھولیں گے۔ پھرایک مدت کے بعد، دوسرے موقع پر جب سورۂ قیامہ نازل ہورہی تھی، حضور بے اختیار الفاظِ وحی کو دہرانے لگے۔ اس وقت فرمایا گیا "ایے نبی، اس وحی کو جلدی جلدی یاد کرنے کے لیے اپنی زبان کو حرکت یہ دو، اس کو یاد کرا دینا اور پڑھوا دینا ہمارے ذمہ ہے، لہذا جب ہم اسے پڑھ رہے ہوں اس وقت تم اس کی قراء ت کو غور سے سنتے رہے، پھراس کا مطلب سمجھا دینا بھی ہارے ہی ذمہ ہے۔" آخری مرتبہ سورہ طہ کے نزول کے موقع پر حضور کو پھر بتقاضائے بشریت اندیشہ لاحق ہواکہ یہ 113 آیٹیں جو متواتر مازل ہوئی ہیں ان میں سے کوئی چیز میرے مافظے سے یہ نکل جائے اور آپ ان کو یاد کرنے کی کوشش کرنے لگے۔ اس پر فرمایا گیا "اور قرآن پڑھنے میں جلدی نہ کیا کرو جب تک تمہاری طرف اس کی وحی متحمیل کو نہ پہنچ جائے" اس کے بعد پھر تھھی اس کی نوبت نہیں ہوئی کہ حضور صلی الله علیہ و آلہ و سلم کو ایسا کوئی خطرہ لاحق ہوتا، کیونکہ ان تین مقامات کے سوا کوئی چوتھا مقام قرآن میں ایسا نہیں ہے جمال اس معاملے کی طرف کوئی اشارہ پایا جاتا ہو۔ اس چھوٹی سی سورت کے تین موضوع ہیں۔ توحید، نبی صلی الله علیہ و آلہ و سلم کو ہدایت اور آخرت۔ پہلی آیت میں توحید کی تعلیم کواس ایک فقرے میں سمیٹ دیا گیا ہے کہ الله تعالٰی کے نام کی سبیح کی جائے، یعنی اس کوکسی ایسے مام سے یاد نہ کیا جائے جواپنے اندر کسی قسم کے نقص، عیب، کمزوری یا مخلوقات سے تشبیه کاکوئی پہلور کھتا ہو کیونکہ دنیا میں جتنے بھی فاسد عقائد پیدا ہوئے ہیں ان سب کی جو الله تعالی کے متعلق کوئی نہ کوئی غلط تصور ہے جس نے اس ذات پاک کے لیے کسی غلط نام کی شکل اختیار کی ہے لہذا عقیدے کی

تصیح کے لیے سب سے مقدم یہ ہے کہ الله جل شانہ کو صرف ان اساء حنیٰ ہی سے یاد کیا جائے جو اس

کے لیے موزوں اور مناسب ہیں۔ اس کے بعد تین آیتوں میں بتایا گیا ہے کہ تمہارا رب، جس کے نام کی تسبیح کا حکم دیا جا رہا ہے، وہ ہے جس نے کائنات کی ہر چیز کو پیدا کیا، اس کا تناسب قائم کیا، اس کی تقدیر بنائی، اسے وہ کام انجام دینے کی راہ بتائی جس کے لیے وہ پیدا کی گئی ہے، اور تم اپنی آئکھوں سے اس کی قدرت کا یہ کرشمہ دیکھ رہے ہوکہ وہ زمین پر نباتات کو پیدا بھی کرتا ہے اور پھر انہیں خس و خاشاک بھی بنا دیتا ہے۔ کوئی ہستی یذ بہار لانے پر قادر ہے یذ خزال کوآنے سے روک سکتی ہے۔ مچر دو آیتوں میں رسول الله صلی الله علیہ و آلہ و سلم کو ہدایت فرمائی گئی ہے کہ آپ اس فکر میں مذ پریس کہ بیہ قرآن جوآپ پر نازل کیا جارہا ہے، یہ لفظ بلفظ آپ کو یاد کیسے رہے گا۔ اس کوآپ کے مافظے میں محفوظ کر دینا ہارا کام ہے، اور اس کا محفوظ رہنا آپ کے کسی ذاتی کال کا نتیجہ نہیں بلکہ ہارے فضل کا نتیجہ ہے، وربنہ ہم چاہیں تواسے بھلا دیں۔ اس کے بعد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ و سلم سے فرمایا گیا ہے کہ آپ کے سپرد ہرایک کو راہ راست پر لے آنے کا کام نہیں دیا گیا ہے بلکہ آپ کا کام بس حق کی تبلیغ کر دینا ہے، اور تبلیغ کا سیدھا سادا طریقہ یہ ہے کہ جو تصیحت سننے اور قبول کرنے کے لیے تیار ہواہے تصیحت کی جائے اور جواس کے لیے تیار یہ ہواس کے جیچھے نہ پڑا جائے۔ جس کے دل میں گمراہی کے انجامِ بد کا خوف ہوگا وہ حق بات کو سن کر قبول کر لے گا اور جو بدبخت اسے سننے اور قبول کرنے سے گریز کرے گا وہ اپنا برا انجام خود دیکھ لے گا۔ آخر میں کلام کواس بات پر ختم کیا گیا ہے کہ فلاح صرف ان لوگوں کے لیے ہے جو عقائد، اخلاق اور اعمال کی پائیزگی اختیار کریں، اور اپنے رب کا نام یاد کر کے نماز پڑھیں۔ لیکن لوگوں کا حال یہ ہے کہ انہیں ساری فکر بس اسی دنیا کے آرام و آسائش اور فائدوں اور لذتوں کی ہے حالانکہ اصل فکر آخرت کی ہونی چاہیے، کیونکہ دنیا فانی ہے اور آخرت باقی، اور دنیا کی تعمتوں سے آخرت کی تعمتیں بدرجها بردھ کر ہیں۔ یہ حقیقت صرف قرآن ہی میں نہیں بتائی جا رہی ہے، بلکہ صنرت ابراہیم اور صنرت موسی علیہم السلام کے صحیفوں میں بھی انسان کو اسی حقیقت سے آگاہ کیا گیا تھا۔

In the name of Allah,
Most Gracious,
Most Merciful.

الله کے مام سے جو بہت مہربان منابت رحم والا ہے۔

بِسُمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

1. Glorify the name of your Lord, the Most High.\*1

تسبیح کر نام کی اینے رب کے جو عالیثان ہے۔\*\*



\*1 Literally: "Glorify the name of your Lord, the Most High." This can have several meanings and all are implied: (1) Allah should be remembered by the names which fit Him, and no such name should be used for His exalted Being which, with regard to its meaning and sense, does not fit Him, or which reflects some aspect of deficiency, lack of reverence, polytheism about Him, or which refers to some wrong belief in respect of His Being, attributes, or works. For this purpose, the safest way is that only such names be used for Allah, which He himself has mentioned in the Quran, or which are a correct translation of these names in other languages.

- (2) Allah should not be remembered by the names as are used generally for the created beings, or the created beings should not be called by names as are specifically meant for Allah. And if there are some attributive names which are not specifically meant for Allah, but may also be used for the created beings, such as Rauf (Kind), Rahim (Compassionate), Karim (Generous), Sami (Hearing), Basir (Seeing), etc. one should exercise due care not to use them for man as they are used for Allah.
- (3) Allah should not be mentioned in a way or in a state which reflects lack of respect for Him; for example, to

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

mention His name when engaged in mockery or jest, or when in the lavatory, or while committing a sinful act, or before the people who might behave insolently in response, or in assemblies where the people are engaged in absurd things and might laugh off His mention, or on an occasion when it is feared that the hearer will hear it disdainfully. About Imam Malik, it is related that when a beggar begged him for something and he did not have anything to give, he would not turn away the beggar, saying that Allah would help him, as is commonly done by the people, but he would excuse himself in some other way. When asked why he did so, he replied: When the beggar is not given anything and one makes an excuse, it inevitably displeases him. On such an occasion, I do not like to mention Allah's name, for I do not like that somebody should hear His name in a state of annoyance and displeasure.

In the Hadith, it has been reported from Uqbah bin Amir Juhani that the Prophet (peace be upon him) had enjoined recitation of *Subhana Rabbi yal-Aala* in sajdah on the basis of this very verse, and the recitation of *Subhana Rabbi yal-Adheem* in ruku on the basis of the last verse of Surah Al-Waqiah, viz. *Fa-sabhih bismi-Rabbi-kal-Adeem*. (Musnad Ahmad, Abu Daud, Ibn Majah, Ibn Hibban, Hakim, Ibn al-Mundhir).

1\* لفظی ترجمہ ہوگا"اپنے رب برتر کے نام کوپاک کرو۔"اِس کے کئی مفہوم ہوسکتے ہیں اور وہ سب ہی مراد ہیں۔ (۱) الله تعالیٰ کو اُن نامول سے یا دکیا جائے جو اُس کے لائق ہیں اور ایسے نام اُن کی ذات برتر کے لیے استعال نہ کیے جائیں جو اینے معنی اور مفہوم کے لحاظ سے اُس کے لیے موزول نہیں ہیں، یا جن میں اس کے لیے نقص یا گنتاخی یا شرک کا کوئی پہلونکاتا ہے، یا جن میں اُس کی ذات یا صفات یا افعال کے اس کے لیے نقص یا گنتاخی یا شرک کا کوئی پہلونکاتا ہے، یا جن میں اُس کی ذات یا صفات یا افعال کے

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

بارے میں کوئی غلط عقیدہ پایا جاتا ہے۔ اِس غرض کے لیے محفوظ ترین صورت یہ ہے کہ الله تعالیٰ کے لیے وہی نام استعال کیے جائیں جواس نے خود قرآن مجید میں بیان فرمائے ہیں ، یا جو دوسری زبان میں اُن کا صحیح ترجمہ ہوں۔ (۲) الله کے لیے مخلوقات کے سے نام، یا مخلوقات کے لیے الله کے ناموں جیسے نام استعال نہ کیے جائیں۔ اور اگر کچھ صفاتی نام ایسے ہوں جو الله تعالیٰ کے لیے خاص نہیں ہیں بلکہ بندوں کے لیے بھی ان کا استعال جائز ہے، مثلاً رون ، رحیم ، کریم ، سمیع ، بصیر وغیرہ ، توان میں یہ احتیاط ملحوظ رہنی چاہیے کہ بندے کے لیے ان کا استعال اُس طریقے پر نہ ہوجی طرح الله کے لیے ہوتا ہے۔ (۳) الله کا نام ادب اور احترام کے ساتھ لیا جائے کسی ایسے طریقے پر یا ایسی حالت میں نہ لیا جائے جو اس کے احترام کے منافی ہو، مثلاً ہنسی مذاق میں یا بیت الخلاء میں یا کوئی گناہ کرتے ہوئے اس کا نام لینا، یا اِلیے لوگوں کے سامنے اس کا ذکر کرنا جواسے سن کر گنتاخی پر اُتر آئیں، یا ایسی مجلسوں میں اُ س کا نام لینا جہاں لوگ بیبود گیوں میں مشغول ہوں اور اس کا ذکر سن کر مذاق میں اڑا دیں، یا ایسے موقع پر اس کا نام پاک زبان پر لانا جہاں اندیشہ ہوکہ سننے والا اسے ناگواری کے ساتھ سنے گا۔ امام مالک کے حالات میں منقول ہے کہ جب کوئی سائل ان سے کچھ مانگتا اور وہ اس وقت اُسے کچھ نہ دے سکتے تو عام لوگوں کی طرح الله دے گا نہ کہتے بلکہ کسی اور طرح معذرت کر دیتے تھے۔ لوگوں نے اس کا سبب پوچھا توانہوں نے کہا کہ سائل کو جب کچھے نہ دیا جائے اور اس سے معذرت کر دی جائے تو لا محالہ اسے ناگوار ہوتا ہے۔ ایسے موقع پر میں الله کا نام لینا مناسب نہیں سمجھتا کہ کوئی شخص اسے ناگواری کے ساتھ سنے۔ امادیث میں حضرت عقبہ بن عامر جہنی سے منقول ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے سجدے میں سُبُحَانَ رَبِّ الْأَعْلَىٰ رِدِهِ عَنَى كَا عَلَم إِسى آيت كى بنا ير ديا تها، اور ركوع مين سُبُحَانَ رَبِّ الْعَظِيْم رِدِهِ عَنَى كَا جو طريقة حضور نے مقرر فرمایا تھا وہ سورہ واقعہ کی آخری آیت فَسَبِّحُ بِالسَمِ رَبِّکَ الْعَظِیْمِ پر مبنی تھا (مسداحد، ابو داؤد، ابن ماجه، ابن حبان، حاكم، ابن المنذر)

2. He who created then



\*2 That is, He created everything, from the earth to the heavens, in the universe, and gave whatever he created the right proportion and balance and gave every creature the best conceivable form and shape. The same thing has been expressed in Surah As-Sajdah, thus: Who gave everything He created the best form (verse 7) Thus, the creation of everything in the world giving it due order and proportion, is an express sign of the truth that some Wise Designer is its Creator. Had the creation of the countless things in the universe been the result of a chance accident, or the work of many creators, there could be no order and balance, no beauty and inner coherence among the many things existing in the world.

2\* یعنی زمین سے آسانوں تک کائنات کی ہر چیز کوپیدا کیا، اور جو چیز بھی پیدا کی اُسے بالکل راست اور درست بنایا، اس کا توازُن اور تناسب مُصیک مُصیک قائم کیا، اُس کو ایسی صورت پر پیدا کیا کہ اُس جیسی چیز کے لیے اُس سے بہتر صورت کا تصور نہیں کیا جا سکتا۔ یہی بات ہے جو سورہ سجدہ میں یوں فرمائی گئی ہے کہ الَّذِئ اَس سے بہتر صورت کا تصور نہیں کیا جا سکتا۔ یہی بات ہے جو سورہ سجدہ میں یوں فرمائی گئی ہے کہ الَّذِئ اَنْ اُس سے کہ لَکُون ہوں کُلُ شَیْءَ خَکَلَقَهُ (آیت)۔ "جس نے ہر چیز جو بنائی خوب ہی بنائی۔ " اِس طرح دنیا کی تمام اشاء کا موزوں اور متناسب پیدا ہونا خود اس امر کی صریح علامت ہے کہ کوئی صافع حکیم اِن سب کا خالق ہے ۔ کسی اتفاقی حادثے سے، یا بہت سے خالقوں کے عمل سے کائنات کے اِن بے شار اجزاء کی تخلیق میں یہ سلیقہ، اور مجموعی طور پر ان سب اجزاء کے اجتماع سے کائنات میں یہ حن و جال پیدا نہ ہو سکتا تھا۔

3. And He who set a destiny\*3 then guided.\*4



وَالَّذِي قَلَّى فَهَاى ۗ ﴿

\*\*\*\*\*\*\*\*\*

اور وه جنے تقدیر ممرانی 🐉 مجرراه

<sup>\*3</sup> Set a destiny: Determined beforehand what would be the function of a certain thing in the world, and for that

purpose what would be its size, its form and shape, its qualities, its place of location, and what opportunities and means should be provided for its survival, existence and functioning, when it should come into being, and when and how it should cease to be after completing its part of the work. Such a scheme for a thing is its destiny (taqdir). And this destiny Allah has set for everything in the universe and for the entire universe as a whole. This means that the creation has not come about without a pre-conceived plan, haphazardly, but for it the Creator had a full plan before Him, and everything is happening according to that plan. (For further explanation, see E.Ns 13, 14 of Surah Al-Hijr; E.N. 8 of Surah Al-Furqan; E.N. 25 of Surah Al-Qamar. E.N. 12 of Surah Abasa).

3 \* یعنی ہر چیز کے پیدا کرنے سے پہلے یہ طے کر دیا کہ اسے دنیا میں کیا کام کرنا ہے اور اُس کا م کے لیے اُس کی مقدار کیا ہو، اُس کی شکل کیا ہو، اس کی صفات کیا ہوں، اس کا مقام کس جگہ ہو، اس کے لیے بقاء اور قیام اور فعل کے لیے کیا مواقع اور ذرائع فراہم کیے جائیں، کس وقت وہ وہود میں آئے، کب تک اپنے جھے کا کام کرے اور کب کس طرح ختم ہو جائے۔ اِس پوری اسکیم کا مجموعی نام اُس کی ''تقدیر'' ہے، اور یہ تقدیر الله تعالیٰ نے کائنات کی ہر چیز کے لیے اور مجموعی طور پر پوری کائنات کے لیے بنائی ہے۔ اس کے معنی الله تعالیٰ نے کائنات کی ہر چیز کے لیے اور مجموعی طور پر پوری کائنات کے لیے بنائی ہے۔ اس کے معنی یہ ہیں کہ تخلیق کسی پیشگی منصوبے کے بغیر کچھ یونہی الل بپ نہیں ہوگئی ہے بلکہ اس کے لیے ایک پورا یہ منصوبہ فالق کے پیش نظر تھا اور سب کچھ اس منصوبے کے مطابق ہو رہا ہے (مزید تشریح کے لیے ملا ظہ ہو منصوبہ فالق کے پیش نظر تھا اور سب کچھ اس منصوبے کے مطابق ہو رہا ہے (مزید تشریح کے لیے ملا ظہ ہو منسیہ القرآن، جلد دوم، الحجر، حواشی ۱۳–۱۲۔ جلد سوم، الفرقان، عاشیہ ۱۸۔ جلد شخم، القر، عاشیہ ۱۲)۔

\*4 That is, nothing was just created and left to itself, but whatever was created to perform a certain function, it was also taught the method of performing that function. In

\*\*\*\*\*\*\*\*\*

other words, He is not merely the Creator but Guide too. He has taken the responsibility to give guidance to whatever He has created in a particular capacity to fit its nature and to guide it in the way suitable for it. One kind of guidance is for the earth, the moon, the sun, and the stars and planets, which they are following in performing their role. Another kind of guidance is for water, air, light and the solid and mineral elements, and they are performing the same services for which they have been created accordingly. Still another kind of guidance is for vegetables, according to which they take root and spread in the earth, sprout up from its layers, obtain food from wherever Allah has created it for them, produce stem, branches, leaves, blossom and fruit, and fulfill the function which has been appointed for each of them. Still another kind of guidance is for the countless species of animals of the land, and water, and for each member of the species, the wonderful manifestations of which are clearly visible in the life of the animals and in their works, so much so that even an atheist is compelled to concede that different kinds of animals possess some sort of inspirational knowledge which man cannot obtain even through his instruments, not to speak of his senses. Then, there are two different kinds of guidance for man, which correspond to his two different capacities. One kind of guidance is for his animal life, by which each child learns to suck milk spontaneously on birth, by which the eyes of man, his nose, ear, heart, brain, lungs, kidney, liver, stomach, intestines, nerves, veins and arteries, all are performing their respective functions, without man's being

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

conscious of it, or his will's having anything to do with the functions of these organs. This is the guidance under which all physical and mental changes pertaining to childhood, maturity, youth and old age go on taking place in man, independent of his will, choice, even his consciousness. The second kind of guidance is for his intellectual and conscious life, the nature of which is absolutely different from the guidance for unconscious life, for in this sphere of life a kind of freedom has been transferred to man, for which the mode of guidance meant for voluntary life is not suitable. For turning away from this last kind of guidance, man may offer whatever arguments and excuses he may like, it is not credible that the Creator Who has arranged guidance for everything in this universe according to its capacity, might have set for man the destiny that he may appropriate numerous things in His world freely, but might not have made any arrangement to show what is the right way of using his choice and what is the wrong way. (For further explanation, see E.Ns 9, 10, 14, 56 of Surah An-Nahl; E.N. 23 of Surah TaHa, E.Ns 2, 3 of Surah Ar-Rahman; E.N. 5 of Surah Ad-Dahr).

4\* یعنی کسی چیز کو بھی محض پیدا کر کے چھوڑ نہیں دیا، بلکہ جو چیز بھی جس کا م کے لیے پیدا کی اُسے اُس کام کے انجام دینے کا طریقہ بتایا۔ بالفاظ دیگر وہ محض فالق ہی نہیں ہے، ھادی بھی ہے۔ اس نے یہ ذمہ لیا ہے کہ جو چیز جس حیثیت میں اُس نے پیدا کی ہے اس کو ویسی ہی ہدایت دے جس کے وہ لائق ہے اور اُسی طریقہ سے ہدایت دے جو اُس کے لیے موزوں ہے۔ ایک قسم کی ہدایت زمین اور چاند اور سورج اور تاروں اور سیاروں کے لیے ہے جس پر وہ سب چل رہے ہیں اور اینے جسے کا کام انجام دے رہے ہیں۔ ایک اور قسم کی ہدایت یانی اور ہوا اور روشنی اور جادات و معدنیات کے لیے جس کے مطابق وہ ٹھیک ٹھیک وہی خدمات کی ہدایت یانی اور ہوا اور روشنی اور جادات و معدنیات کے لیے جس کے مطابق وہ ٹھیک ٹھیک وہی خدمات

بجا لا رہے ہیں جن کے لیے انہیں پیدا کیا گیا ہے۔ ایک اور قسم کی ہدایت نباتات کے لیے ہے جس کی پیروی میں وہ زمین کے اندر اپنی جزیں نکالیتے اور پھیلاتے ہیں ، اس کی تہوں سے پھوٹ کر نکلتے ہیں، جمال جمال الله نے ان کے لیے غذا پیدا کی ہے وہاں سے اس کو عاصل کرتے ہیں ، تنے، شاخیں، پتیاں، پھل مچول لاتے ہیں اور وہ کام پوراکرتے ہیں جوان میں سے ہرایک کے لیے مقرر کر دیا گیا ہے۔ ایک اور قسم کی ہدایت نخٹکی ، تری اور ہوا کے حیوانات کی بے شار انواع اور ان کے ہر فرد کے لیے جس کے حیرت انگیز مظاہر جانوروں کی زندگی اور اُن کے کاموں میں علانیہ نظرآتے ہیں، حتیٰ کہ ایک دہریہ مجھی یہ ماننے پر مجبور ہو جاتا ہے کہ مختلف قسم کے جانوروں کو کوئی ایسا الهامی علم حاصل ہے جوانسان کو اپنے حواس تو درکنار، ا پنے آلات کے ذریعہ سے بھی عاصل نہیں ہوتا۔ پھر انسان کے لیے دوالگ الگ نوعیتوں کی ہدایتیں ہیں جو اس کی دو الگ حیثیتوں سے مطابقت رقصتی ہیں۔ ایک وہ ہدایت جو اس کی جیوانی زندگی کے لیے ہے، جس کی بدولت ہر بچر پیدا ہوتے ہی دودھ پینا سکھ لیتا ہے، جس کے مطابق انسان کی آنکھ، ماک ، کان ، دل ، دماغ، چھیپھڑے، گردے، جگر، معدہ، آتئیں، اعصاب، رگیں اور شریانیں، سب اپنا اپنا کام کیے جا رہے ہیں بغیراس کے کہ انسان کو اُس کا شعور ہویا اس کے ارادے کا اِن اعضاء کے کاموں میں گوئی دخل ہو۔ یہی ہدایت ہے جس کے تحت انسان کے اندر بھین ، بلوغ، جوانی، اور برمھایے کے وہ سب جہانی اور ذہنی تغیرات ہوتے جلیے جاتے ہیں جواس کے ارادے اور مرضی ، بلکہ شعور کے مبھی مختاج نہیں ہیں۔ دوسری ہدایت انسان کی عقلی اور شوری زندگی کے لیے ہے جس کی نوعیت غیر شوری زندگی کی ہدایت سے قطعا" مختلف ہے، کیونکہ اس شعبہ حیات میں انسان کی طرف ایک قسم کا اختیار منتقل کیا گیا ہے جس کے لیے ہدایت کا وہ طریقہ موزوں نہیں ہے جو بے اختیارانہ زندگی کے لیے موزوں ہے۔ انسان اس آخری قسم کی ہدایت سے منہ موڑنے کے لیے خواہ مختنی ہی حجت بازیاں کرے ، لیکن یہ بات ماننے کے لائق نہیں ہے کہ جس خالق نے اِس ساری کائنات میں ہر چیز کے لیے اس کی ساخت اور حیثیت کے مطابق ہدایت کا انتظام کیا ہے اُس نے انسان کے لیے یہ تقدیر تو بنادی ہوگی کہ وہ اس کی دنیا میں اپنے اختیار سے تصرفات کرے مگر اس کو یہ بتانے کا کوئی انتظام یہ کیا ہو گا کہ اس اختیار کے استعال کی صحیح صورت کیا ہے اور غلط

صورت کیا (مزید تشریح کے لیے ملاحظہ ہو تقہیم القرآن، جلد دوم، النحل، حواشی ۹-۱۰-۱۳-۵۷ جلد سوم، طه، ماشيه ٢٣ ـ جلد پنجم، الرحمٰن، حواشي ٢-٣ ـ جلد شثمٰ، الدهر، ماشيه ۵) ـ

4. And He who brought out the pasture. \*5

وَالَّذِي آخُرَجَ الْمَرْعِي ﴿ إِلَا مِارِهِ مِن فِي الْمَرْعِي ﴿ وَالَّذِي الْمُرْعِي ﴿ وَالَّذِي الْمُراعِي

\*5 The word maraa as used in the text means the fodder for animals but the context shows that here it does not imply mere fodder but every kind of vegetation that grows out of the soil.

5\*اصل میں لفظ مَرْ عی استعال ہوا ہے جو جانوروں کے چارے کے لیے بولا جاتا ہے، لیکن سیاقِ عبارت سے ظاہر ہوتا ہے کہ یماں صرف چارہ مراد نہیں ہے بلکہ ہر قسم کی نباتات مراد ہیں جوزمین سے اُگتی ہیں۔

5. Then made it stubble, dark black. \*6

پھر بنا دیا اسکو کوڑا سیاہ ۔<sup>6\*</sup>

فَجَعَلَهُ عُثَاءً أَحُواى ﴿

\*6 That is, He does not only bring about spring but autumn as well. You witness both the manifestations of this power. On the one side, He causes lush green vegetation to grow, the freshness of which pleases the hearts and, on the other, He renders the same vegetation pale, dry and black rubbish, which is blown about by winds and swept away by floods. Therefore, no one here should be involved in the misunderstanding that he will only experience spring and will never see autumn. This same theme has been expressed at several other places in the Quran in other ways. For example see Surah Younus, Ayat 24; Surah Al-Kahf, Ayat 45; Surah Al-Hadid, Ayat 20.

6 \* لیعنی وہ صرف بہا رہی لانے والا نہیں ہے ، خزال مجھی لانے والا ہے۔ تمہاری آنکھیں اس کی قدرت

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

کے دونوں کرشے دیکھ رہی ہیں۔ ایک طرف وہ ایسی ہری بھری نبانات اُگانا ہے جن کی تازگی و شادابی دیکھ کر دلوش ہوجاتے ہیں، اور دوسری طرف اُسی نبانات کو وہ زرد، خٹک اور سیاہ کر کے ایسا کوڑا کرکٹ بنا دیتا ہے جے ہوائیں اڑاتی بھرتی ہیں اور سیلاب خس و خاشاک کی صورت میں بہا لے جاتے ہیں۔ اس لیے کسی کو بھی یہاں اِس غلط فہمی میں نہ رہنا چاہیے کہ وہ دنیا میں صرف بہار ہی دیکھے گا خزال سے اس کو سابقہ پیش نہیں آئے گا۔ یہی مضمون قرآن مجید میں متعدد مقامات پر دوسرے انداز میں بیان ہوا ہے۔ مثلاً ملاحظہ ہو سورہ کوئس، آیت ۲۰۔

6. We shall make you recite (O Prophet) then you shall not forget.\*7



\*7 Hakim has related from Saad bin Abi Waqqas and Ibn Marduyah from Abdullah bin Abbas that the Prophet (peace be upon him) repeated the words of the Quran for fear lest he should forget them. Mujahid and Kalbi say that even before Gabriel finished recitation of the revelation the Prophet (peace be upon him) would start repeating the initial verses lest he should forget them. On this very basis Allah assured him that he should listen quietly when the revelation was coming down, for, We shall enable you to recite it; then you will remember it forever. You should have no fear that you will forget any word of it. This is the third occasion where the Prophet (peace be upon him) has been taught the method of receiving the revelation. The first two occasions have been referred to in Surah TaHa, Ayat 114 and Surah Al-Qiyamah, Ayats 16-19. This verse proves that just as the Quran was sent down to the Prophet (peace be upon him) as a miracle, so also its each word was

\*\*\*\*\*\*\*\*\*

preserved in his memory as a miracle and no possibility was allowed to remain that he should forget anything of it, or that he should utter another synonymous word for any word of it.

7\* عاكم نے حضرت سعد بن ابی وقاص سے اور ابن مردویہ نے حضرت عبدالله بن عباس سے روایت نقل کی ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم قرآن کے الفاظ کو اس خوف سے دہراتے جاتے تھے کہ کمیں مجمول نہ جائیں۔ مجاہد اور کلی کہتے ہیں کہ جبریل وحی سناکر فارغ نہ ہوتے تھے کہ حضورہ بھول جانے کے اندیثے سے ابتدائی حصہ وہرانے لگتے تھے۔ اسی بنا پر الله تعالیٰ نے نبی صلی الله علیہ وسلم کویہ اطمینان دلایاکہ وحی کے نزول کے وقت آپ خاموشی سے سنتے رہیں، ہم آپ کو اُسے پڑھوا دیں گے اور وہ ہمیشہ کے لیے آپ کو یاد ہو جائے گی، اِس بات کا کوئی اندیشہ آپ نہ کریں کہ اس کا کوئی لفظ بھی آپ بھول جائیں گے۔ یہ تبیسرا موقع ہے جمال رسول الله صلی الله علیہ وسلم کو وحی اخذ کرنے کا طریقہ سکھایا گیا ہے۔ اس سے پہلے دو مواقع سورہ طر آیت ۱۱۴، اور سورہ قیامہ آیات ۱۶ تا ۱۹ میں گرر کے ہیں۔ اِس آیت سے یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ قرآن جس طرح معجزے کے طور پر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر نازل کیا گیا تھا اُسی طرح معجزے کے طور پر ہی اس کا لفظ لفظ آپ کے مافظے میں بھی محفوظ کر دیا گیا تھا اوراس بات کا کوئی امکان باقی نہیں رہنے دیا گیا تعاکہ آپ اس میں سے کوئی چیز بھول جائیں، یا اس کے کسی لفظ کی جگہ کوئی دوسرا ہم معنی لفظ آپ کی زبان مبارک سے ادا ہو جائے۔

7. Except what Allah wills \*8. Surely, He knows the apparent and that which is hidden. \*9

مگر جو چاہے الله 8\* \_ بیشک وہ جانتا ہے ظاهر کو اور وہ جو پوشیدہ ہے۔

الله مَا شَآءَ اللهُ النَّهُ يَعْلَمُ اللهُ الل

\*8 This sentence can have two meanings: First, that the preservation of the entire Quran word for word in your

\*\*\*\*\*\*\*\*\*

memory is not a manifestation of your own power but the result of Allah Almighty's bounty and grace; otherwise if Allah so willed, He could cause it to be forgotten. This same theme has been expressed at another place in the Quran, thus: O Muhammad! We may, if We so will, take back from you all of what We have revealed to you. (Surah Bani Israil, Ayat 86). Another meaning can also be: Your forgetting something temporarily, or your forgetting a verse or a word occasionally is an exception from this promise. What has been promised is: You will not forget any word of the Quran permanently. This meaning is confirmed by the following tradition of Bukhari: Once while leading the Fajr Prayer the Prophet (peace be upon him) happened to omit a verse during the recitation. After the Prayer Ubayy bin Kaab asked if the verse had been abrogated. The Prophet (peace be upon him) replied that he had forgotten to recite it.

8\* اس فقرے کے دومطلب ہوسکتے ہیں۔ ایک یہ کہ پورے قرآن کا لفظ بلفظ آپ کے مافظ میں محفوظ ہو جانا آپ کی اپنی قوت کا کرشمہ نہیں ہے بلکہ الله کے فضل اور اس کی توفیق کا نتیجہ ہے ، ورنہ الله چاہے تو اسے جملا سکتا ہے۔ یہ وہی مضمون ہے جو دوسری جگہ قرآن مجید میں یوں بیان کیا گیا ہے: وَلَئِنْ شِئْمَا لَدُنْ هَبَنَا لَدُنْ هَبَنَا لَدُنْ هَبَنَا لَدُنُ هَبَنَا لِلَا عَلَیٰ اَسْرائیل، ۸۱)۔ "اگر ہم چاہیں تو وہ سب کچھ تم سے چھین لیں جو ہم نے وحی کے فرایدہ سے تہمیں عطا کیا ہے۔ " دوسرا مطلب یہ بھی ہو سکتا ہے کہ کبھی وقتی طور پر آپ کو نسیان لاحق ہو جانا دریعہ سے تہمیں عطا کیا ہے۔ " دوسرا مطلب یہ بھی ہو سکتا ہے کہ کبھی وقتی طور پر آپ کو نسیان لاحق ہو جانا اور آپ کا کسی آیت یا لفظ کو کسی وقت بھول جانا اس وصدے سے مشکنی ہے۔ وعدہ جس بات کا کیا گیا ہے وہ یہ ہے کہ آپ مشقل طور پر قرآن کے کسی لفظ کو نہیں بھول جانیں گے۔ اِس مفہوم کی تائید صحیح بخاری کی اِس روایت سے ہوتی ہے کہ ایک مرتبہ صبح کی نماز پڑھاتے ہوئے رسول الله صلی الله علیہ وسلم قرآت کے اس روایت سے ہوتی ہے کہ ایک مرتبہ صبح کی نماز پڑھاتے ہوئے رسول الله صلی الله علیہ وسلم قرآت کے کہ ایک مرتبہ صبح کی نماز پڑھاتے ہوئے رسول الله صلی الله علیہ وسلم قرآت کے کہ ایک مرتبہ صبح کی نماز پڑھاتے ہوئے رسول الله صلی الله علیہ وسلم قرآت کے کسی ایک مرتبہ صبح کی نماز پڑھاتے ہوئے رسول الله صلی الله علیہ وسلم قرآت کے اس مورث کی مورث کیا کہ ایک مرتبہ صبح کی نماز پڑھاتے ہوئے رسول الله صلی الله علیہ وسلم قرآت کے کہ ایک مرتبہ صبح کی نماز پڑھاتے ہوئے رسول الله علیہ وسلم قرآت کے دورہ میں مورث کیا کہ کیا کہ کیا کہ ایک مرتبہ صبح کی نماز پڑھاتے ہوئے درسول الله علیہ وسلم قرآت کے دورہ جس بات کا کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کورٹ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کیا کیا کہ کورٹ کیا کہ کورٹ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کورٹ کیا کہ کورٹ کیا کہ کر کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کورٹ کیا کہ کیا کیا کہ کیا

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

دوران میں ایک آیت چھوڑ گئے۔ نماز کے بعد حضرت اُتی بن کعب نے پوچھاکیا یہ آیت منسوخ ہو چکی ہے ؟ حضورہ نے فرمایا نہیں، میں محول گیا تھا۔

\*9 Although the words are general, and they mean that Allah knows everything, whether it is open or hidden, yet in the context in which they occur, they seem to mean: O Prophet, your reciting the Quran along with Gabriel is known to Allah and your fear for which you do so is also in Allah's knowledge. Therefore, the Prophet (peace be upon him) is being assured that he will not forget it.

9\* ویسے تو یہ الفاظ عام ہیں اور ان کا مطلب یہ ہے کہ الله ہر چیز کو جانتا ہے خواہ وہ ظاہر ہویا مخفی۔ لیکن جس سلسلہ کلام میں یہ بات ارشاد ہوئی ہے اس کو ملحظ رکھتے ہوئے دیکھا جائے تو اس کا مطلب یہ معلوم ہوتا ہے کہ آپ جس قرآن کو جبریل علیہ السلام کے ساتھ ساتھ پڑھتے جارہے ہیں اس کا بھی الله کو علم ہے ، اور بھول جانے کے جس خوف کی بنا پر آپ ایساکر رہے ہیں وہ بھی اللہ کے علم میں ہے۔ اس لیے آپ کویہ اطمینان دلایا جارہا ہے کہ آپ اسے بھولیں گے نہیں۔

8. And We shall make easy for you the easy way.

وَنْكِسِّرُكِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المَا اللهِ المَا اللهِ المَا اللهِ المَا اللهِ اللهِ اللهِ المَا المَا المَا المَالمَا اللهِ اللهِ اللهِ المَا المَا اللهِ اللهِ اللهِ المَا المَا



9. So admonish, case benefits the admonition. \*10

فَذَكِرُ إِنْ نَفَعَتِ النِّكُرى اللهِ نصيحت كرتے رہو اگر نافع ہو



\*10 Generally, the commentators take these as two separate sentences. They interpret the first sentence to mean: We are giving you a simple code of law, which is easy to practice and act upon, and the second sentence to mean: Admonish the people if admonishing be useful. but in our

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

opinion, the word fa-dhakkir connects the two sentences in meaning, and the theme of the second sentence bears upon the theme of the first sentence. Therefore, we interpret these sentences to mean: O Prophet, We do not want to put you to any hardship concerning the preaching of Islam by demanding that you should make the deaf to hear and the blind to see the way, but We have appointed an easy way for you, which is this: Give admonition when you feel that the people are inclined to benefit by it. As to who is inclined to benefit by the admonition and who is not, this you can only know through general preaching. Therefore, you should continue your general preaching, but your object should be to search out those from among the people who will benefit by it and adopt the right way. Such people alone are worthy of your attention and you should pay full attention only to their instruction and training. You need not abandon them and pursue those about whom you find by experience that they are not inclined to accept any admonition. Almost this very theme has been expressed in Surah Abasa in another way, thus: As for him who is indifferent, to him you attend, though you would not be responsible if he does not reform. And the one who comes to you running, of his own will and fears, from him you turn away. By no means: This is but an Admonition. Let him who wills, accept it. (verses 5-12).

10\* عام طور پر مفسرین نے اِن دو فقرول کو الگ الگ سمجھا ہے۔ پہلے فقرے کا مطلب انہوں نے یہ لیا ہے کہ ہم تمہیں ایک آسان شریعت دے رہے ہیں جن پر عمل کرنا سمل ہے، اور دوسرے فقرے کا یہ مطلب لیا ہے کہ نصیحت کرواگر وہ نافع ہو۔ لیکن ہمارے نزدیک فَنَ کِدُد کا لفظ دونوں فقروں کو باہم مربوط کرتا مطلب لیا ہے کہ نصیحت کرواگر وہ نافع ہو۔ لیکن ہمارے نزدیک فَنَ کِدُد کا لفظ دونوں فقروں کو باہم مربوط کرتا

ہے اور بعد کے فقرے کا مضمون مہلے فقرے کے مضمون پر مترتب ہوتا ہے۔ اس لیے ہم اس ارشاد الهی کا مطلب یہ سمجھتے ہیں کہ اے نبی ہم تبلیغ دین کے معاملہ میں تم کوکسی مشکل میں نہیں ڈالنا چاہتے کہ تم بہروں کو سناوَ اور اندھوں کو راہ دکھاوۂ بلکہ ایک آسان طریقہ تمہارے لیے میسر کیے دیتے ہیں ، اور وہ یہ ہے کہ تصیحت کرو جمال تمہیں میر محموس ہوکہ کوئی اُس سے فائدہ اُٹھا نے کے لیے تیار ہے۔ اب رہی میر بات کہ کون اس سے فائدہ اٹھانے کے لیے تیار ہے اور کون نہیں ہے، توظاہر ہے کہ اس کا پنة تبلیغ عام ہی سے عل سكتا ہے۔ اس ليے عام تبليغ تو جاري ركھني چاہيے ، مگر اس سے تمہارا مقصود يہ مونا چاہيے كه الله ك بندوں میں سے اُن لوگوں کو تلاش کرو جو اس سے فائدہ اٹھا کر راہِ راست اختیار کر لیں۔ یہی لوگ تہاری نگاہِ التفات کے متحق میں اور انہی کی تعلیم و تربیت پر تمہیں توجہ صرف کرنا چاہیے۔ اِن کوچھوڑ کر ایسے لوگوں کے جیچے پرنے کی تمہیں کوئی ضرورت نہیں ہے جن کے متعلق تجربے سے تمہیں معلوم ہو جائے کہ وہ کوئی تصبحت قبول نہیں کرنا چاہتے۔ یہ قریب قریب وہی مضمون ہے جو سورہ عنب میں دوسرے طریقے سے یوں بیان فرمایا گیا ہے کہ ''جو شخص بے پروائی برتتا ہے اس کی طرف تو تم توجہ کرتے ہو، مالانکہ اگر وہ نہ سدھرے تو تم پر اس کی کیا ذمہ داری ہے؟ اور جو خود تمہارے پاس دوڑا آنا ہے اور وہ ڈر رہا ہوتا ہے اُس سے تم بے رخی برتے ہو۔ ہرگز نہیں۔ یہ توایک تصبحت ہے، جس کا جی چاہے اسے قبول کرے۔"(آیات ۵ تا ۱۲)۔

## 10. The admonition will be received by him who fears. \*11

کسیحت ماصل کرے گا وہ می نوف رکھتا ہے۔ \*11



\*11 That is, only the one who has fear of God and of evil consequences, will consider whether or not he is following a wrong way, and he only will heed the admonition of the Servant of Allah, who is distinguishing guidance from misguidance for him and guiding him to true successes and piety.

11 \* یعنی جس شخص کے دل میں غدا کا خوف اور انجام بد کا اندیشہ ہو گا اُسی کو یہ فکر ہوگی کہ کہیں میں غلط

راستے پر تو نہیں جا رہا ہوں، اور وہی الله کے اُس بندے کی نصیحت کو توجہ سے سنے گا جو اسے مدایت اور گمراہی کا فرق اور فلاح وسعادت کا راستہ بتا رہا ہو۔

11. And will avoid اور کترائے گا اس سے بدیخت ۔ وَيَتَجَنَّبُهَا الْأَشْقَى ﴿ it the wretched. الَّذِي يَصلَى النَّاسَ الْكُبُراي 12. He who shall وہ جو داخل ہو گا برسی آگ میں ۔ enter the great fire. 13. Then neither تُمرَّ لَا يَمُونُ فِيْهَا وَلَا يَعْيِي الهِم نه مرے كا اسميں اور نه جے dying therein, nor living. \*12

\*12 That is, he will neither die so as to escape the punishment nor live as one truly lives so as to enjoy the pleasures of life. This punishment is for those who do not at all accept the admonition of Allah and His Messenger (peace be upon him) and persist in disbelief, polytheism and atheism till death. As for those who believe in their hearts but are cast into Hell because of their evil deeds, it has been said in the Hadith that when they will have undergone their punishment, Allah will give them death; then intercession on their behalf will be accepted, and their scorched bodies will be brought to the canals of Paradise, and the dwellers of Paradise will be asked to sprinkle water on them; then by that water they will come to life even as vegetation grows up when water is sprinkled on the earth. This theme has been reported from the Prophet (peace be upon him) in Muslim on the authority of Abu Saeed Khudri and in Bazzar on the authority of Abu Hurairah.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

12 \* ایعنی نہ اُسے موت ہی آئے گی کہ عذاب سے چھوٹ جانے اور نہ جینے کی طرح جے گاکہ زندگی کا کوئی لطف اسے ماصل ہو۔ یہ سزا اُن لوگوں کے لیے ہے جو سرے سے الله اور اس کے رسول کی تصبحت کو قبول ہی نہ کریں اور مرتے دم تک کفروشرک یا دہریت پر قائم رہیں۔ رہے وہ لوگ جو دل میں ایمان رکھتے ہوں مگر اپنے برے اعال کی بنا پر جہنم میں ڈالے جائیں توان کے متعلق اعادیث میں آیا ہے کہ جب وہ اپنی سزا بھگت لیں گے تواللہ تعالیٰ انہیں موت دے دے گا، پھران کے حق میں شفاعت قبول کی جائے گی اور ان کی جلی ہوئی لاشیں جنت کی نہروں پر لا کر ڈالی جائیں گی اور اہلِ جنت سے کھا جائے گا کہ ان پر پانی ڈالو اور اس پانی سے وہ اس طرح جی اُٹھیں گے جیسے نباتات پانی پڑنے سے اُگ جاتی ہیں۔ یہ مضمون رسول الله صلی الله علیه وسلم سے مسلم میں صرت ابو سعید خدری اور برار میں صرت ابو ہریرہ کے حوالہ سے منقول

is he who purified.

بیثک فلاح پا گیا وہ جو پاک



\*13 Who purified himself: Who affirmed the faith giving up disbelief and polytheism, adopted good morals giving up evil morals, and performed good deeds giving up evil deeds. Success does not imply worldly prosperity, but true and real success whether worldly prosperity accompanies it or not. (For explanation, see E.N. 23 of Surah Younus, E.Ns 1, 11-50 of Surah Al-Mominoon; E.N. 4 of Surah Luqman). 13\* یا کیزگی سے مراد ہے کفر و شرک چھوڑ کر ایان لانا، برے افلاق چھوڑ کر اچھے افلاق افتیار کرنا اور برے

اعال چھوڑ کر نیک اعال کرنا۔ فلاح سے مراد دنیوی خوشحالی نہیں ہے بلکہ تھیقی کامیابی ہے ، خواہ دنیا کی خوشحالی اس کے ساتھ میسر ہویا نہ ہو(تشریح کے لیے ملاحظہ ہو تفہیم القرآن، جلد دوم، یونس، ماشیہ نمبر۲۳۔ جلد

سوم، المومنون، حواشي نمبرا-۱۱-۵۰ جلد چهارم، لقان، حاشیه نمبرس) ـ

15. And remembered the name of his Lord, \*14 then prayed. \*15

اور لیتا رہا نام اینے رب کا \*14 چرنماز پوهنا رہا۔



\*14 To remember Allah signifies His remembrance in the heart as well as with the tongue.

14\* یاد سے مراد دل میں بھی الله کو یاد کرنا ہے اور زبان سے بھی اُس کا ذکر کرنا ہے۔ دونوں چیزیں ذکرِ اللی کی تعریف میں آتی ہیں۔

\*15 That is, he did not remain content only with remembering Allah but proved by performing the Prayer that he is also practically prepared to obey God in Whom he has affirmed the faith, and will remember His name as long as he lives. In this verse mention has been made of two things respectively: First, to remember Allah, then to perform the Prayer. Accordingly, the method enjoined is that the Prayer be begun with Allahu Akbar. This is an evidence to prove that all the elements of the procedure that the Prophet (peace be upon him) has taught of performing the Prayer, are based on the allusions in the Quran. But, no one else, apart from the Messenger (peace be upon him) of Allah, could by combining these injunctions and allusions give the Prayer the form that it has.

15 \* یعنی صرف یاد کر کے رہ نہیں گیا بلکہ نماز کی پابندی اختیار کر کے اس نے ثابت کر دیا کہ جس خدا کو وہ اپنا خدا مان رہا ہے۔ اس کی اطاعت کے لیے وہ علاً تیار ہے اور اس کو ہمیشہ یا دکرتے رہنے کا اہتمام کر رہا ہے۔ اس کی اطاعت کے لیے وہ علاً تیار ہے اور اس کو ہمیشہ یا دکرتے رہنے کا اہتمام کر رہا ہے۔ اِس آیت میں علی الترتیب دو باتوں کا ذکر کیا گیا ہے ۔ پہلے الله کو یاد کرنا، پھر نماز پردھنا۔ اس کے مطابق یہ

طریقہ مقرر کیا گیا ہے کہ الله اکبر کمہ کر نماز کی ابتدا کی جائے۔ یہ من جلہ اُن شواہد کے ہے جن سے معلوم ہوتا ہے کہ نماز کا جو طریقہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے بتایا ہے اُس کے تمام ابراء قرآنی اشارات پر مبنی ہیں۔ مگر الله کے رسول کے سوا ان اشارات کو جمع کر کے کوئی شخص بھی نماز کی میہ ہیئت ترتیب نہیں دے

16. But you prefer the life of the world. \*16

\*16 That is, O man, all your thoughts and endeavors are only for the world, its ease and comforts, its benefits and enjoyments. You regard whatever you gain here as the real gain and whatever you lose here as your real loss.

16\*یعنی تم لوگوں کی ساری فکر بس دنیا اور اس کی راحت و آسائش اور اس کے فائدوں اور لذّتوں کے لیے ہے۔ یہاں جو کچھ ماصل ہو جائے تم سمجھتے ہوکہ بس وہی اصل فائدہ ہے جو تہمیں ماصل ہوگیا، اور یہاں جس چیزسے محروم رہے تمہارا خیال ہے کہ بس وہی اصل نقصان ہے جو تمہیں پہنچ گیا۔

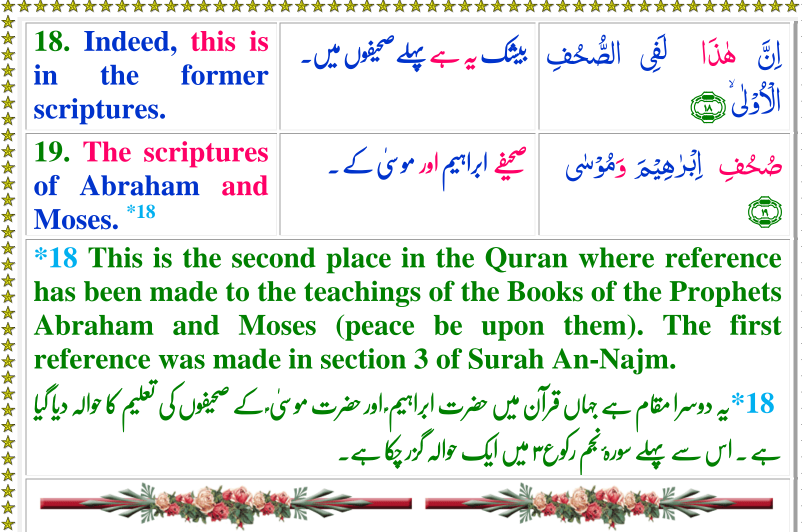
17. Although the Hereafter is better and more lasting. مالانکه آخرت بهت بهتر اور باقی رہنے والی ہے۔\*17



\*17 That is, the Hereafter is preferable to the world for two reasons: First, that its comforts and pleasures are far superior to all the blessings of the world; second, that the world is transitory and the Hereafter everlasting.

17\* یعنی آخرت دو حلیثیتوں سے دنیا کے مقابلے میں قابل ترجیج ہے۔ ایک بیر کہ اس کی راختیں اور لذتیں دنیا کی تمام تعمنوں سے بردھ کر ہیں ، اور دوسرے یہ کہ دنیا فانی ہے اور آخرت باقی۔

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*



\*18 This is the second place in the Quran where reference has been made to the teachings of the Books of the Prophets Abraham and Moses (peace be upon them). The first reference was made in section 3 of Surah An-Najm.

18\* یہ دوسرا مقام ہے جمال قرآن میں صرت ابراہیم، اور صرت موسیٰ، کے صحیفوں کی تعلیم کا حوالہ دیا گیا ہے۔ اس سے پہلے سورہ نجم رکوع میں ایک حوالہ گزرچکا ہے۔

