

An-Nasr اَلنَّصْر

بِسَمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحَمُنِ ٱلرَّحِيمِ

In the name of Allah, Most Gracious, Most Merciful

## Name

The Surah takes its name from the word *nasr* occurring in the first verse.

## **Period of Revelation**

Abdullah bin Abbas states that this is the last Surah of the Quran to be revealed, i.e. no complete Surah was sent down to the Prophet after it. (Muslim, Nasai, Tabarani, Ibn Abi Shaibah, Ibn Marduyah).

According to Abdullah bin Umar, this Surah was sent down on the occasion of the farewell pilgrimage in the middle of the *tashriq* days at Mina, and after it the Prophet

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

(peace be upon him) rode his she camel and gave his well known sermon. (Tirmidhi, Bazzar, Baihaqi, Ibn Abi Shaibah, Abd bin Humaid, Abu Yala, Ibn Marduyah). Baihaqi in Kitab al-Hajj has related from the tradition of Sarra bint-Nabhan the sermon which the Prophet (peace be upon him) gave on this occasion. She says: At the farewell pilgrimage I heard the Prophet (peace be upon him) say: O people, do you know what day is it. They said: Allah and His Messenger (peace be upon him) have the best knowledge. He said: This is the middle day of the Tashriq days. Then he said: Do you know what place is it. They said: Allah and His Messenger have the best knowledge. He said: This is Masharil-Haram. Then he said: I do not know, I might not meet you here again. Beware, your bloods and your honors are forbidden, until you appear before your Lord, and He questions you about your deeds. Listen: let the one who is near convey it to him who is far away. Listen: have I conveyed the message to you? Then, when we returned to Al-Madinah, the Prophet (peace be upon him) passed away not many days after that. If both these traditions are read together, it appears that there was an interval of three months and some days between the revelation of Surah An-Nasr and the Prophet's (peace be upon him) death, for historically the same was the interval between the farewell pilgrimage and the passing away of the Prophet (peace be upon him). Ibn Abbas says that when this Surah was revealed, the Prophet (peace be upon him) said that he had been informed of his death and his time had approached.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

(Musnad Ahmad, Ibn Jarir, Ibn al-Mundhir, Ibn Marduyah). In the other traditions related from Abdullah bin Abbas, it has been stated that at the revelation of this Surah the Prophet understood (peace be upon him) that he had been informed of his departure from the world. (Musnad Ahmad, Ibn Jarir, Tabarani, Nasai, Ibn Abi Hatim, Ibn Marduyah).

Mother of the believers, Umm Habibah, says that when this Surah was revealed the Prophet (peace be upon him) said that he would leave the world that year. Hearing this Fatimah wept. Thereat he said: From among my family you will be the first to join me. Hearing this she laughed. (Ibn Abi Hatim, Ibn Marduyah). A tradition containing almost the same theme has been related by Baihaqi from Ibn Abbas.

Ibn Abbas says: Umar used to invite me to sit in his assembly along with some of the important elderly companions who had fought at Badr. This was not liked by some of them. They complained that they also had sons who were like the boy. Why then was he in particular invited to sit in the assembly. (Imam Bukhari and Ibn Jarir have pointed out that such a thing was said by Abdur Rahman bin Auf). Umar said that the boy enjoyed the position and distinction because of his knowledge. Then one day he invited the companions of Badr and also called me to sit with them. I understood that he had invited me to the assembly to prove his contention. During the conversation Umar asked the companions of Badr: What do you say about *Idha jaa nasrullahi wal-fath*. Some said: In it we have

been enjoined to praise Allah and ask for His forgiveness when His succor comes and we attain victory. Some others said that it implied the conquest of cities and forts. Some kept quiet. Then Umar said: Ibn Abbas, do you also say the same. I said no. He asked: What then is your view. I submitted that it implied the last hour of Allah's Messenger (peace be upon him); in it he was informed that when Allah's succor came and victory was attained, it would be a sign that his hour had come; therefore, he should praise Allah and ask for His forgiveness. Thereat Umar said: I know naught but what you have said.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

In another tradition there is the addition that, Umar said to the companions: How can you blame me when you yourselves have seen why I invite this boy to join the assembly. (Bukhari, Musnad Ahmad, Tirmidhi, Ibn Jarir, Ibn Marduyah, Baghawi, Baihaqi, Ibn al-Mundhir).

## **Theme and Subject Matter**

As is shown by the above traditions, Allah in this Surah had informed His Messenger (peace be upon him) that when Islam attained complete victory in Arabia and the people started entering Allah's religion in great numbers, it would mean that the mission for which he had been sent to the world, had been fulfilled. Then, he was enjoined to busy himself in praising and glorifying Allah by Whose bounty he had been able to accomplish such a great task, and should implore Him to forgive whatever failings and frailties he might have shown in the performance of the service. Here, by a little consideration one can easily see the great difference that there is between a Prophet and a

common worldly leader. If a worldly leader in his own lifetime is able to bring about a revolution, which has the aim and objective of his struggle, this would be an occasion for exultation for him. But here we witness quite another phenomenon. The Messenger of Allah in a brief space of 23 years revolutionized an entire nation as regards to its beliefs, thoughts, customs, morals, civilization, ways of living, economy, politics and fighting ability, and raising it from ignorance and barbarism enabled it to conquer the world and become leader of nations; yet when he had accomplished this unique task, he was not enjoined to celebrate it but to glorify and praise Allah and to pray for His forgiveness, and he busied himself humbly in the implementation of that command.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

Aishah says: The Messenger (peace be upon him) often used to recite Subhanak-Allahumma wa bi-hamdika astaghfiruka wa atubu ilaika (according to some other traditions, Subhan Allahi wa bi hamdi-hi as-taghfirullaha wa atubu ilaihi) before his death. I asked: O Messenger (peace be upon him) of Allah, what are these words that you have started reciting now. He replied: A sign has been appointed for me so that when I see it, I should recite these words, and it is: Idha jaa nasrullahi wal-fathu." (Musnad Ahmad, Muslim, Ibn Jarir, Ibn al-Mundhir, Ibn Marduyah).

In some other traditions on the same subject Aishah has reported that the Prophet (peace be upon him) often recited the following words in his *ruku* and *sajdah*: *Subhanak-Allahumma wa-bi hamdika*, *Allahumma-aghfirli*. This was

the interpretation of the Quran (i.e. of Surah An-Nasr) that he had made. (Bukhari, Muslim Abu Daud, Nasai, Ibn Majah, Ibn Jarir).

Umm Salamah says that the Prophet (peace be upon him), during his last days, very often recited the following words sitting and standing, going out of the house and coming back to it: Subhan Allahi wa-bi hamdi-hi. One day I asked: Why do you recite these words so often, O Messenger of Allah. He replied: I have been enjoined to do so. Then he recited this Surah. (Ibn Jarir).

According to Abdullah bin Masud, when this Surah was revealed, the Messenger of Allah (peace be upon him) frequently began to recite the words Subhanak-Allahumma wa bi-hamdika, Allahumm-aghfirli, subhanaka Rabbana wa bi-hamdika, Allahumm-aghfirli, innaka anta at-Tawwab al-Ghafur. (Ibn Jarir, Musnad Ahmad, Ibn Abi Hatim).

Ibn Abbas has stated that after the revelation of this Surah the Messenger (peace be upon him) began to labor hard so intensively and devotedly for the Hereafter as he had never done before. (Nasai, Tabarani, Ibn Abi Hatim, Ibn Marduyah).

مام پہلی آیت اذاجآء نصر الله کے لفظ نصر کواس سورت کا نام قرار دیا گیا ہے۔ زمانہ نزول

صرت عبد الله بن عباس رضی الله عنه کا بیان ہے کہ یہ قرآن مجید کی آخری سورت ہے، یعنی اس کے بعد کوئی مکل سورت صلی الله علیہ وآلہ وسلم پر نازل نہیں ہوئی حوالہ: مسلم، نسائی، طبرانی، ابن ابی شیبہ، ابن مردویہ۔ صرت عبد الله بن عمر رضی الله عنه کی روایت ہے کہ یہ سورت جج الوداع کے موقع پر ایام

تشریق کے وسط میں بمقامِ منی نازل ہوئی اور اس کے بعد حضور صلی الله علیہ وآلہ و سلم نے اونئنی پر سوار ہوکر اپنا مشور خطبہ ارشاد فرمایا خوالہ: ترمذی، بزار، بیتقی، ابن ابی شبیبہ، عبد بن حمید، ابو یعلی، ابن مردویہ۔ بیتقی نے کتاب الج میں حضرت سراء بنت بنان کی روایت سے حضور صلی الله علیہ وآلہ و سلم کا وہ خطبہ نقل کیا ہے جو آپ نے اس موقع پر ارشاد فرمایا تھا۔ وہ کہتی ہیں کہ-''میں نے حجۃ الوداع میں حضور صلی اللہ علیہ وآلہ و سلم کو یہ فرماتے سناکہ لوگوں جانتے ہوکہ یہ کونسا دن ہے؟ . لوگوں نے عرض کیا الله اور اس کے رسول کو زیادہ علم ہے۔ فرمایا یہ ایامِ تشریق کے بیچ کا دن ہے۔ پھر آپ نے پوچھا جانتے ہو یہ کون سامقام ہے؟ لوگوں نے عرض کیا الله اور اس کے رسول کوزیادہ علم ہے۔ فرمایا یہ مثعرِ حرام ہے۔ پھر حضور صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ میں نہیں جانتا، شایداس کے بعد میں تم سے نہ مل سکوں۔ خبردار رہو-تمہارے خون اور تمہاری عزتیں ایک دوسرے پر اُسی طرح حرام ہیں جس طرح یہ دن اور بیہ مقام حرام ہے، یہاں تک کہ تم اپنے رب کے سامنے عاضر ہو اور وہ تم سے تمہارے اعال کے بارے میں سوال کرے۔ سنو، یہ بات تم میں سے قریب والا دور والے تک پہنچا دے۔ سنو، کیا میں نے تہمیں پہنچا دیا؟ اس کے بعد جب ہم لوگ مدینہ واپس ہونے تو کچھ زیادہ دن نہ گزرے تھے کہ حضور صلی الله عليه وأله وسلم كاانتقال ہوگیا۔ ان دونوں روایتوں کو ملاکر دیکھا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ سورہ نصر کے نزول اور رسول الله صلی الله علیہ وآلہ و سلم کی وفات کے درمیان تین مہینے کچھ دن کا قصل تھا، کیونکہ تاریخ کی روسے ججۃ الوداع اور حضور صلی اللہ علیہ وآلہ و سلم کے وِصال کے درمیان اتنا ہی زمانہ گزرا تھا۔ ابن عباس رضی الله عنه کا بیان ہے کہ جب یہ سورت نازل ہوئی تو حضور صلی اللہ علیہ وآلہ و سلم نے فرمایا مجھے میری وفات کی خبر دے دی گئی ہے اور میرا وقت آن بورا ہوا حوالہ: مسند احد، ابن جریر، ابن المنذر، ابن مردویہ۔ دوسری روایات جو حضرت عبد الله بن عباس صلی الله علیہ وآلہ و سلم سے منقول ہوئی ہیں اُن میں بیان کیا گیا ہے کہ اِس سورت کے نزول سے حضور صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے یہ سمجھ لیا تھا کہ آپ کو دنیا سے رخصت ہونے کی اطلاع دے دی گئی ہے

حواله: مسند احد، ابن جرير، نسائى ابن ابى عاتم، ابن مردويه - ام المومنين حضرت ام حبيبه رضى الله عنها فرماتى ہیں کہ جب یہ سورت نازل ہوئی تو حضور صلی الله علیہ وآلہ و سلم نے فرمایا اس سال میرا انتقال ہونے والا ہے۔ یہ بات س کر حضرت فاطمہ رضی الله عنها رو دیں۔ اس پر آپ نے فرمایا میرے فاندان میں سے تم ہی سب سے پہلے مجھ سے آگر ملوگی۔ یہ س کر وہ ہنس دیں۔ حوالہ ابن ابی عاتم، ابن مردویہ۔ قریب قریب ا سی مضمون کی روایت بہقی نے ابن عباس رضی الله عنه سے نقل کی ہے۔ ابن عباس رضی الله عنه فرماتے ہیں کہ حضرت عمر رضی الله عنه مجھے غزوہ بدر میں شریک ہونے والے بڑے بڑے شیوخ کے ساتھ اپنی مجلس میں بلاتے تھے۔ یہ بات بعض بزرگوں کو ناگوار گزری اور انہوں نے کہا ہمارے لڑکے مبھی تو اسی ارد کے جیسے ہیں، اس کو خاص طور پر کیوں ہارے ساتھ شریکِ مجلس کیا جاتا ہے؟ (امام بخاری اور ابن جریر نے تصریح کی ہے کہ یہ بات کہنے والے حضرت عبدالرحمٰن بن عوف رضی الله عنه تھے) حضرت عمر رضی الله عنہ نے فرمایا کہ علم کے لحاظ سے اس کا جو مقام ہے وہ آپ لوگ جانتے ہیں۔ پھر ایک روز انہوں نے شیوخِ بدر کو بلایا اور مجھے بھی اُن کے ساتھ بلا لیا۔ میں سمجھ گیا کہ آج مجھے یہ دکھانے کے لیے بلایا گیا ہے کہ مجھ کو ان کی مجلس میں کیوں شریک کیا جاتا ہے۔ دورانِ گفتگو میں صرت عمر رضی الله عنه نے شیوخ بدر رضی الله عنهم اجمعین سے بوچھاکہ آپ صرات اذا جاء نصر الله والفتح کے بارے میں کیا کہتے ہیں؟ بعض نے کما اس میں ہمیں مگم دیا گیا ہے کہ جب الله کی نصرت آئے اور ہم کو فتح نصیب ہو تو ہم الله کی حداور اس سے استغفار کریں۔ بعض نے کہا اس سے مراد شہروں اور قلعوں کی افتح ہے۔ بعض غامویش رہے۔ اس کے بعد صرت رضی الله عنه نے کہا ابن عباس رضی الله عنه، کیا تم بھی یہی کہتے ہو؟ میں نے کہا، نہیں۔ انہوں نے پوچھا چھرتم کیا کہتے ہو؟ میں نے عرض کیا اس سے مراد رسول الله صلی الله علیہ وآلہ و سلم کی اجل ہے۔ اس میں حضور صلی الله علیہ وآلہ و سلم کو خبر دی گئی ہے جب الله کی نصرت آ جائے اور فتح نصیب ہو جائے تو یہ اس بات کی علامت ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ و سلم کا وقت آن پورا ہوا، اس کے بعد آپ الله کی حداور استغفار کریں۔ اس پر حضرت عمر رضی الله عنه نے فرمایا میں مبھی اُس کے سوا کچھ نہیں جانتا جو

تم نے کہا ہے۔ ایک روایت میں اس پر یہ اضافہ ہے کہ حضرت عمر نے شیوخ بدر سے فرمایا آپ لوگ مجھے کیے ملامت کرتے ہیں جبکہ اِس لوے کواس مجلس میں شریک کرنے کی وجہ آپ نے دیکھ لی حوالہ: بخاری، مىنداحد، تزمذى، ابن جرير، ابن مردويه، بغوى، بيىقى، ابن المنذر-جی*سا کہ مندرجہ بالا روایات سے معلوم ہوتا ہے، اِس سورہ میں* الله تعالی نے رسول الله صلی الله علیہ و آلہ و سلم کویہ بتا دیا تھاکہ جب عرب میں اسلام کی فتحِ مکمل ہوجائے اور لوگ اللہ کے دین میں فوج در فوج داخل ہونے لگیں تواس کے معنی یہ ہیں کہ وہ کام مکل ہوگیا ہے جس کے لیے آپ دنیا میں جھیج گئے تھے۔ اس کے بعد آپ کو حکم دیا گیا کہ آپ الله کی حداور اس کی تسبیح کرنے میں مثغول ہو جائیں کہ اُس کے فضل سے آپ اتنا بردا کام انجام دینے میں کامیاب ہوئے، اور اُس سے دعاکریں کہ اِس خدمت کی انجام دہی میں جو بھول چوک یا کوتا ہی بھی آپ سے ہوئی ہواُسے وہ معاف فرما دے۔ اس مقام پر آدمی غور کرے تو دیکھ سکتا ہے کہ ایک نبی اور ایک عام دنیوی رہنا کے درمیان کتنا عظیم فرق ہے۔ کسی دنیی رہنا کواگر اپنی زندگی ہی میں وہ انقلاب عظیم برپا کرنے میں کامیابی نصیب ہوجائے جن کے لیے وہ کام کرنے اٹھا ہو تواس کے لیے بیہ حق منانے ِاور اپنی قیادت پر فخر کرنے کا موقع ہوتا ہے لیکن یہاں اللہ کے پیغمبر کو ہم دیکھتے ہیں کہ اُس نے 23 سال کی مختصر مدت میں ایک پوری قوم کے عقائد، افکار، عادات، اظلاق، تمدن، تهذیب، معاشرت، معیشت، سیاست اور حربی قابلیت کو بالکلِ بدل ڈالا اور جہالت و جاہلیت میں ڈوبی ہوئی قوم کواٹھاکر اس قابل بنا دیا کہ وہ دنیا کو مسخر کر ڈالے اور اقوام عالم کی امام بن جائے، مگر ایسا عظیم کارنامہ اُس کے ہاتھوں انجام پانے کے بعد اُسے جن منانے کا نہیں بلکہ الله کی حراور سبیح کرنے اور اُس سے مغفرت کی دعا کرنے کا حکم دیا جاتا ہے، اور وہ پوری عاجزی کے ساتھ اِس حکم کی تعمیل میں لگ جاتا ہے۔ حضرت عائشہ رضی اللہ عنما فرماتی ہیں کہ رسول الله صلی الله علیہ وآلہ و سلم اپنی وفات سے پہلے سبخنک اللهم و بحمد ک استغفر ک و اتوب الیک (بعض روایات میں الفاظیہ میں سبحان الله و بحمد استغفر الله و اتوب الیہ) کثرت سے پڑھا کرتے تھے۔ میں نے عرض کیا یا رسول الله یہ کیسے کلمات میں جوآپ نے

اب پڑھنے شروع کر دیے ہیں؟ فرمایا میرے لیے ایک علامت مقرر کر دی گئی ہے کہ جب میں اُسے ديكھوں توبيہ الفاظ كروں اور وہ ہے اذا جآء نصر الله والفتح حوالہ مسنداحد، ابن جرير، ابن المنذر، ابن مردويه۔ اسی سے ملتی جلتی بعض روایات میں حضرت عائشہ رضی الله عنها کا بیان ہے کہ آپ صلی الله علیہ وآلہ و سلم اپنے رکوع و ہود میں بکثرت یہ الفاظ کہتے تھے سبخنک اللهم و بحمد ک اللهم اغفرلی۔ یہ قرآن (یعنی سورہ نصر) کی تاویل تھی جو آپ صلی الله علیہ و آلہ و سلم نے فرمائی تھی حوالہ: بخاری، مسلم، ابو داؤد، نسائی، ابن ماجه، ابن جریر۔ حضرت ام سلمہ رضی الله عنها فرماتی ہیں کہ رسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم کی زبانِ مبارک پر آپ کے آخری زمامۂ حیات میں اٹھے بیٹھے اور جاتے آتے یہ الفاظ جاری رہتے: سبحان الله و بحمدہ میں نے ایک روز پوچھا یا رسول الله، آپ کثرت سے یہ ذکر کیوں کرتے رہتے ہیں؟ فرمایا مجھے اس کا عکم دیا گیا ہے چھر آپ نے بیر سورت پڑھی حوالہ ابن جریر۔ صرت عبد الله بن مسعود رضی الله عنه کی روایت ہے کہ جب یہ سورت نازل ہوئی تو رسول الله صلی الله علیہ وآلہ و سلم کثرت سے یہ ذکر فرماتے رہتے: سبحانك اللهم وبحمدك اللهم اغفرلي، سبحانك ببنا وبحمدك، اللهم اغفرلي، انك انت التواب الغفور حواله ابن جرير، مسند احد، ابن ابي ماتم ابن عباس رضى الله عنه كا بيان ہے كه اس سورت کے نازل ہونے کے بعد رسول الله صلی الله علیہ وآلہ و سلم آخرت کے لیے محنت و ریاضت کرنے میں اِس قدر شدت کے ساتھ مشغول ہو گئے جتنے اس سے پہلے جھی نہ ہوئے تھے حوالہ: نسائی، طبرانی، ابن ابی عاتم، ابن مردویه به In the name of Allah, الله کے نام سے جو بہت مہربان بِسُمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ Most Gracious, نهایت رحم والا ہے۔ **Most Merciful.** إِذَا جَاءَ نَصُرُ اللهِ وَ الْفَتُحُ 1. When comes جب آجائے مدد الله کی اور فتح help of Allah and (ماصل ہوجائے )۔ victory(attained).\*1

\*1 Victory here does not imply victory in any one

particular campaign but the decisive victory after which there remained no power in the land to resist and oppose Islam, and it became evident that Islam alone would hold sway in Arabia. Some commentators have taken this to imply the conquest of Makkah. But the conquest of Makkah took place in A.H. 8, and this Surah was revealed towards the end of A.H. 10, as is shown by the traditions related on the authority of Abdullah bin Umar and Sarra bint Nabhan, which we have cited in the Introduction. Besides, the statement of Abdullah bin Abbas that this is the last Surah of the Quran to be revealed also goes against this commentary. For if the victory implied the conquest of Makkah, the whole of Surah at-Taubah was revealed after it then it could not be the last Surah. There is no doubt that the conquest of Makkah was decisive in that it broke the power of the Arabian pagans, yet even after this, they showed clear signs of resistance. The battles of Taaif and Hunain were fought after it, and it took Islam about two years to attain complete control over Arabia.

1\* فتح سے مرادکی ایک معرکے میں فتح نہیں، بلکہ وہ فیصلہ کن فتح ہے جس کے بعد ملک میں کوئی طاقت اسلام سے ٹکر لینے کے قابل باقی نہ رہے اور یہ امر واضح ہو جائے کہ اب عرب میں اسی دین کو غالب ہو کر رہنا ہے۔ بعض مفیرین نے اس سے مراد فِتح مکہ لی ہے۔ لیکن فتح مکہ س ۸ هجری میں ہوئی ہے اور اِس سورہ کا نزول س ۱۰ هجری کے آخر میں ہوا ہے جیسا کہ صرت عبد الله بن عمر اور حضرت سراء بنت نبان کی اُن روایات سے معلوم ہوتا ہے جو ہم نے دیباہے میں نقل کی ہیں ۔ علاوہ بریں ، صرت عبد الله بن عباس کا یہ قول بھی اِس تفییر کے ظلاف پڑتا ہے کہ یہ قرآن مجید کی سب سے آخری سورۃ ہے۔ کیونکہ اگر فتح سے مراد فتح سے مراد فتح کہ ہوتو پوری سورہ توبہ اس کے بعد مازل ہوئی تھی، پھر یہ سورۃ آخری سورۃ کیسے ہو سکتی ہے۔ بلا شبہ فتح مکہ

اس لحاظ سے فیصلہ کن تھی کہ اس نے مشرکین عرب کی ہمتیں پست کر دی تھیں ، مگر اُس کے بعد مجھی اُن میں کافی دم خم باقی تھا۔ طائف اور حنین کے معرکے اس کے بعد ہی پیش آئے اور عرب پر اسلام کا غلبہ مکمل ہونے میں تقریبا دو سال صرف ہوئے۔

2. And (O prophet) you see the people entering into the religion of Allah in multitudes. \*2



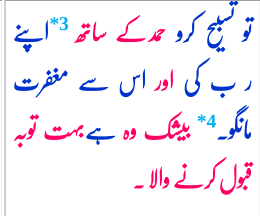


\*2 "And you see... in multitudes": When the time for the people to enter Islam in ones and twos comes to an end, and when whole tribes and people belonging to large tracts start entering it in crowds of their own free will and without offering battle or resistance. This happened from the beginning of A.H. 9, because of which that year has been described as the year of deputations. Deputations from every part of Arabia started coming before the Messenger (peace be upon him), entering Islam and taking the oath of allegiance to him, until when he went for the farewell pilgrimage to Makkah, in A.H. 10, the whole of Arabia had become Muslim, and not a single polytheist remained anywhere in the country.

2\* یعنی وہ زمانہ رُخصت ہوجائے جب ایک ایک دو دو کر کے لوگ اسلام میں داخل ہوتے تھے اور وہ وقت آجائے جب پورے پورے قبیلے ، اور بڑے بڑے علاقوں کے باشندے کسی جنگ اور کسی مزاحمت کے بغیر ازخود مسلمان ہونے لگیں۔ یہ کیفیت س ۹ ہجری کے آغاز سے رونما ہونی شروع ہوئی جس کی وجہ سے اُس سال کوسالِ وُفود کھا جاتا ہے۔ عرب کے گوشے گوشے سے وفد پر وفدرسول الله صلی الله علیہ وسلم کی فدمت میں ماضر ہونے گئے اور اسلام قبول کرکے آپ کے دست مبارک پر بیعت کرنے لگے۔ یمال تک کہ سن ۱۰

ہجری میں جب حضور جج الوداع کے لیے تشریف لے گئے اُس وقت پورا عرب اسلام کے زیرِ نگیں ہوچکا تھا اور ملک میں کوئی مشرک باقی نہ رہا تھا۔

forgiveness. Indeed, He is ever accepting repentance.





\*3 Hamd implies praising and hallowing Allah Almighty as well as thanking and paying obeisance to Him; tasbih means to regard Allah as pure and free from every blemish and weakness. The Holy Prophet was enjoined to do hamd and tasbih of Allah when he witnessed this manifestation of His power. Here, hamd means that in respect of his great success he should never entertain even a tinge of the idea that it was the result of any excellence of his own, but he should attribute it to Allah's favor and mercy, thank Him alone for it, and acknowledge with the heart and tongue that praise and gratitude for the victory and success belonged to Him alone. And tasbih means that he should regard Allah as pure and free from the limitation that exaltation of His word stood in need of his effort and endeavor, or was dependent on it. On the contrary, his heart should be filled with the faith that the success of his effort and struggle was dependent upon Allah's support and succor. He could take this service from any of His

servants He pleased. And this was His favor that He had taken this service from him, and made His religion meet success through him. Besides, there is an aspect of wonder also in pronouncing the *tasbih*, i.e. *Subhan Allah*. When a wonderful incident takes place, one exclaims *subhan Allah*, thereby implying that only by Allah's power such a wonderful thing had happened; otherwise no power of the world could have caused it to happen.

3\* حدیے مراد الله تعالیٰ کی تعربیت و ثنا کرنا بھی ہے اور اُس کا شکر ادا کرنا بھی۔ اور تسبیح سے مراد الله تعالیٰ کو ہر لحاظ سے پاک اور منزہ قرار دینا ہے۔ اس موقع پر بیہ ارشاد کہ اپنے ربّ کی قدرت کا بیہ کرشمہ جب تم دیکھ لو تو اُس کی حد کے ساتھ اس کی سیج کرو، اِس میں حد کا مطلب یہ ہے کہ اِس عظیم کامیابی کے متعلق تنہارے دل میں کبھی اِس خیال کا کوئی شائبہ تک نہ آئے کہ یہ تمہارے اپنے کال کا نتیجہ ہے، بلکہ اِس کو سراسرالله کا فضل وکرم سمجھو۔ اِس پر اُس کا شکر اداکرو، اور قلب وزبان سے اِس امر کا اعتراف کروکہ اس کامیابی کی ساری تعریف الله ہی کو پہنچی ہے۔ اور تسبیح کا مطلب یہ ہے کہ الله کواس سے پاک اور منزہ قرار دوکہ اُس کے کلمے کا بلند ہونا تمہاری کسی سعی و کوشش کا مختاج یا اُس پر منحصر تھا۔ اِس کے بر عکس تمہارا دل اس یقین سے لبریز رہے کہ تمہاری سعی وکوشش کی کامیابی اللہ کی تائید و نصرت پر منحصر تھی، وہ اپنے جس بندے سے عابتا اپنا کام لے سکتا تھا اور یہ اُس کا احمان ہے کہ اُس نے یہ فدمت تم سے لی اور تمہارے ہاتھوں اپنے دین کا بول بالا کرایا۔ اِس کے علاوہ نسیج یعنی سجان الله کہنے میں ایک پہلو تعجب کا بھی ہے۔ جب کوئی محیر العقول واقعہ پیش آیا ہے تو آدمی سجان الله کہتا ہے، اور اس کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ الله ہی کی قدرت سے ایسا حیرت انگیز واقعہ رونما ہوا ہے ورنہ دنیا کی کسی طاقت کے بس میں نہ تھا کہ ایسا کر شمہ اُس سے صادر ہو

\*4 "Pray for His forgiveness": Pray to your Lord to overlook; and pardon whatever error or weakness you might have shown inadvertently in the performance of the

service that He had entrusted to you. This is the etiquette that Islam has taught to man. A man might have performed the highest possible service to Allah's religion, might have offered countless sacrifices in its cause, and might have exerted himself extremely hard in carrying out the rites of His worship, yet he should never entertain the thought that he has fulfilled the right his Lord had on him wholly. Rather he should always think that he has not been able to fulfill what was required of him, and he should implore Allah, saying: Lord, overlook and forgive whatever weakness I might have shown in rendering Your right, and accept the little service that I have been able to perform. When such an etiquette was taught to the Messenger (peace be upon him), none in the world conceivably has toiled and struggled so hard in the cause of Allah as he did, how can another person regard his work as superb and be involved in the misunderstanding that he has fulfilled the right Allah had imposed on him. Allah's right, in fact, is so supreme that no creature can ever fulfill and render it truly and fully. Allah in this command has taught Muslims an eternal lesson: Do not regard any of your worship, devotion or religious service as something superb; even if you have spent your entire life in the cause of Allah, you should always think that you could not do all that was required of you by your Lord. Likewise, when you attain some victory, you should not regard it as a result of some excellence in yourselves but as a result of only Allah's bounty and favor. Then bowing humbly before your Lord, you should praise and glorify Him, and should repent and beg for His

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

جمول چوک یا کوتاہی بھی ہوئی ہواُس سے چتم پوشی اور درگرر فرمائے۔ یہ ہے وہ ادب ہواسلام میں بندے کو سکھایا گیا ہے۔ کسی انسان سے الله کے دین کی خواہ کئیں ہی بردی سے بردی خدمت انجام پائی ہو، اُس کی راہ میں خواہ کتنی ہی قربانیاں اُس نے انجام دی ہوں اور اس کی عبادت و بندگی بجا لانے میں خواہ کتنی ہی جانفتانیاں اس نے کی ہوں، اُس کے دل میں کبھی یہ خیال تک نہ آنا چاہیے کہ میرے اوپر میرے رب کا ہو جن تھا وہ میں نے پورا کا پورا اداکر دیا ہے ، بلکہ اسے ہمیشہ یہی سمجھنا چاہیے کہ ہو کچھ مجھے کرنا چاہیے تھا وہ میں نہیں کر سکا ، اور اسے الله سے یہی دعا مانگنی چاہیے کہ اُس کا حق اداکر نے میں جو کوتا ہی بھی مجھ سے ہوئی ہو اسے سے درگرر فرماکر میری حقہ سی خدمت قبول فرما ہے۔ یہ ادب جب رسول الله صلی الله علیہ وسلم کو سکھا

مہیں کر سکا، اور اسے الله سے یہی دعا ما می چاہیے کہ آئ کا می ادا کرنے ہیں ہو ہومائی جی جھ سے ہوں ہو اس سے درگزر فرما کر میری حقیر سی خدمت قبول فرما لے۔ یہ ادب جب رسول الله صلی الله علیہ وسلم کو سکھا یا گیا جن سے بردھ کر خدا کی راہ میں سعی وجد کرنے والے کسی انسان کا تصور تک نہیں کیا جا سکتا، تو دوسرے یا گیا جن سے بردھ کر خدا کی راہ میں سعی وجد کرنے والے کسی انسان کا تصور تک نہیں کیا جا سکتا، تو دوسرے کسی کا یہ مقام کھاں ہو سکتا ہو کہ الله کا جو حق کسی کا یہ مقام کھاں ہو سکتا ہو کہ الله کا جو حق

أس پر تما وہ أس نے اداكر دیا ہے۔ الله كا تق إس سے بهت بالا و برتر ہے كہ كوئى مخلوق أسے اداكر سكے۔ الله تعالىٰ كا بيه فرمان مسلمانوں كو بهيشه كے ليے بيه سبق ديتا ہے كہ اپنی كسی عبادت و رياضت اور كسی فدمت دين كو برس چيزينه سمجھيں، بلكه اپنی جان راہِ فدا میں کھیا دینے كے بعد بھی یہی سمجھتے رہیں كه "حق تو بيہ ہے كہ حق ادا نه ہوا"۔ اسی طرح جب کمھی انہیں كوئی فتح نصیب ہو، أسے اپنے كسی كال كا نہيں بلكه الله

ہے کہ حق ادا نہ ہوا''۔ اسی طرح جب جھی انہیں کوئی فتح نصیب ہو، اُسے اپنے نسی کال کا نہیں بلکہ اللہ کے فضل ہی کا نہیں بلکہ اللہ کے فضل ہی کا نتیجہ سمجھیں اور اس پر فخر و غرور میں مبتلا ہونے کے بجائے اپنے رہ کے سامنے عاجزی کے ساتھ سر جھکا کر حدو تسبیح اور توبہ واستغفار کریں۔

